LE ROLE DE LA SAINTE VIERGE
DANS LA CONTRE REVOLUTION

Nombreux sont aujourd'hui, les catholiques
- hors des milieux progressistes, naturellement -
qui connaissent et admirent I'oeuvre du grand et
fougueux missionnaire populaire du XVllleme
siecle, Saint Louis Marie Grignion de Montfort.

Moins nombreux sont ceux qui saisissent
toute l'importance du réle de la Sainte Vierge

Plinio dans la Contre-Révolution et donc la nécessité,

CORREA pour les vrais contre-révolutionnaires, de la
dévotion a Notre Dame.

de OLIVEIRA Nous publions ici le prologue de I'édition

argentine de « Révolution et Contre Révolution »,
essai bien connu du Professeur Plinio Corréa de
Oliveira, ou l'auteur dégage les points de
convergence de ce livre avec le « Traité de la
Vraie Dévotion a la Sainte Vierge » de Saint Louis
Marie Grignion de Montfort.

LA REDACTION

Saint Louis Marie naquit a Montfort sur Meu ou Montfort la Cane, en Bretagne, en
1673. Ordonné prétre en 1700 il se consacra jusqu'a sa mort, survenue en I'année 1716,
a la prédication des missions aupres des populations rurales et urbaines de Bretagne,
Normandie, Poitou, Vendée, Aunis, Saintonge, Anjou et Maine. Les cités ou il a préché,
méme les plus importantes d'entre elles, vivaient en grande partie de I'agriculture, et
étaient profondément marquées par la vie rurale. De sorte que Saint Louis Marie, bien
que n'ayant pas exclusivement préché aupres des paysans, peut étre tout de méme
considéré essentiellement comme un apdtre des populations rurales.

Dans ses prédications, qu'en langage moderne on pourrait qualifier
d'extrémement « a la page », il ne se limitait pas a enseigner la doctrine en des termes
bons pour toutes les époques et tous les lieux, mais il savait mettre en relief les points
les plus utiles pour les fideles qui I'écoutaient.

Son genre d'« aggiornamento » laisserait probablement déconcertés nombre des
prosélytes de |' « aggiornamento » moderne. Les erreurs de son temps, il ne les voyait
pas comme de simples fruits d'équivoques intellectuelles issues d'hommes d'une
insoupconnable bonne foi : erreurs que par-la méme un dialogue loyal et amene
dissiperait toujours. Capable d'un dialogue affable et attrayant, il ne perdait pas de vue,
cependant, toute l'influence du péché originel et des péchés actuels, non plus que
I'action du prince des ténébres dans la genese et dans le développement de I'immense



lutte mue par I'impiété contre I'Eglise et la Civilisation Chrétienne. La célebre trilogie,
démon, monde et chair, présente dans les réflexions des théologiens et missionnaires
de bon aloi de tous les temps, il la gardait en vue comme l'un des éléments
fondamentaux pour I'étude des problemes de son| siécle. Et ainsi, selon les
circonstances, il savait étre soit suave et doux comme un) ange messager de la dilection
ou du pardon de Dieu, soit batailleur et invincible comme un ange chargé d'annoncer
les menaces de la justice divine contre les pécheurs rebelles et endurcis. Ce grand
apotre sut alternativement dialoguer et polémiquer. Et en lui, le polémiste n'empéchait
pas |'effusion des douceurs du Bon Pasteur, et la mansuétude pastorale n'affaiblissait
pas les saintes rigueurs du polémiste.

Avec cet exemple, nous sommes bien loin de certains progressistes pour lesquels
tous nos freres séparés, hérétiques ou schismatiques, sont nécessairement de bonne foi,
trompés par de simples équivoques, de sorte que polémiquer avec eux est toujours une
erreur et un péché contre la charité.

La société francaise du XVlléme siécle (notre saint a vécu, comme nous, a la fin
d'un siecle et dans les premiéres décennies du suivant) était gravement malade. Tout la
préparait a recevoir passivement l'inoculation des germes de |'Encyclopédie et a
s'effondrer ensuite dans la catastrophe de la Révolution Francaise.

En présentant ici un tableau trés circonscrit de la Révolution et donc forcément tres
simplifié - mais indispensable pour comprendre la prédication de notre saint - on peut
dire que dans les trois ordres de la société - le clergé, la noblesse et le tiers-état -
dominaient deux types d'ames : les laxistes et les rigoristes. Les laxistes, tendant a une
vie de plaisirs, qui amenait a la dissolution et au scepticisme ; les rigoristes, penchant
vers un moralisme rigide, formel et sombre, qui amenait au désespoir quand il
n'amenait pas a la rébellion. Le mondanisme et le jansénisme étaient les deux péles qui
exercaient une attraction néfaste, et ce jusque dans les milieux réputés les plus pieux et
les plus moraux de la société d'alors.

L'un et l'autre - comme il arrive si souvent entre les extrémes de l'erreur -
produisaient le méme résultat. En effet, chacun par son chemin éloignait les ames du
saint équilibre spirituel de I'Eglise. Celle-ci effectivement nous enseigne, dans une
admirable harmonie, la douceur et la rigueur, la justice et la miséricorde. Elle nous
affirme d'un cété la grandeur naturelle authentique de I'homme, sublime par son
élévation a I'ordre surnaturel et son insertion dans le Corps Mystique du Christ, et de
I'autre c6té nous fait voir la misére ol nous a jetés le péché originel, avec toutes ses
néfastes conséquences.

Rien de plus normal que I'union des erreurs extrémes et opposées contre |'apdtre
qui préchait I'authentique doctrine catholique : le véritable contraire d'un déséquilibre
n'est pas le déséquilibre opposé mais I'équilibre. De méme, la haine qui anime les
sectateurs des erreurs opposées ne les jette pas les uns contre les autres, mais les lance
contre les apotres de la Vérité. Et ceci au plus haut point quand est proclamée avec une
vigoureuse franchise qui met en: relief les points qui se différencient de la fagcon la plus
aigle des erreurs en vogue.



C'est exactement ainsi que se déroula la prédication de Saint Louis Marie Grignion
de Montfort. Ses sermons, prononcés en général devant de vastes auditoires populaires,
culminaient souvent par de véritables, apothéoses de contrition, de pénitence et
d'enthousiasme. Sa parole claire, interpellatrice, profonde, cohérente, secouait les dmes
affaiblies par les mille degrés de mollesse et de sensualité qui a cette époque se
diffusaient des classes les plus élevées aux plus humbles de la population.

A la fin de ses sermons, les auditeurs élevaient fréquemment sur les places
publiques des pyramides d'objets frivoles ou sensuels et de livres impies auxquelles ils
mettaient le feu. Et pendant qu'elles brllaient, notre infatigable missionnaire faisait de
nouveau usage de la parole, incitant le peuple a l'austérité. Cette oeuvre de
régénération morale avait un sens fondamentalement surnaturel et pieux : Jésus-Christ
crucifié, Son Précieux Sang, Ses Trés Saintes Plaies, les Douleurs de Marie, étaient le
point de départ et I'aboutissement de sa prédication. Il promut ainsi a Pontchéateau la
construction d'un grand calvaire qui devait étre le point de convergence de tout le
mouvement spirituel qu'il avait suscité.

Notre Saint voyait dans la Croix la fontaine d'une sagesse supérieure, la Sagesse
chrétienne, qui enseigne a I'homme a voir et a aimer dans les choses créées des
manifestations et des symboles de Dieu, a mettre la Foi au-dessus de la raison
orgueilleuse, la Foi et la raison droite au dessus des sentiments rebelles, la morale au-
dessus de la volonté déréglée, le spirituel au dessus du matériel, I'éternel au dessus du
contingent et du transitoire.

Mais cet ardent prédicateur de. I'austérité chrétienne authentique n'avait rien de
I'austérité taciturne, bilieuse et étroite d'un Calvin. Elle était adoucie par une dévotion
trés tendre a Notre Dame.

On peut dire que personne n'a élevé plus haut que lui la dévotion a la Meére de
Miséricorde. Notre Dame, en tant que médiatrice nécessaire - par élection divine - entre
Jésus-Christ et les hommes, fut toujours I'objet de sa fervente et exaltante admiration, le
theme qui a suscité ses méditations les plus profondes, les plus originales. Aucun
critique sérieux ne peut leur nier le qualificatif de génialement inspirées. Autour de la
médiation universelle de Marie, aujourd'hui vérité de foi, St Louis Marie construisit toute
une mariologie qui est le plus grand monument de tous les siécles a la Vierge Mere de
Dieu.

Ce sont la les principaux traits de son admirable prédication.

Toute celle-ci est condensée en trois ouvrages principaux écrits par le Saint. La
« Lettre Circulaire aux Amis de la Croix », « L'Amour de la Sagesse Eternelle » et le
« Traité de la Vraie Dévotion a la Sainte Vierge », une sorte de trilogie admirable, toute
d'or et de feu, d'ou se détache. chef d'oeuvre parmi les chefs d'oeuvre, le « Traité de la
Vraie Dévotion a la Sainte Vierge ».

Par ses oeuvres, nous pouvons nous rendre compte de ce que fut la substance des
sermons de St Louis Marie Grignion de Montfort.




Notre Saint fut un grand persécuté. Ce trait de son existence est rapporté par tous
ses biographes.

Un ouragan furieux se dressa contre son enseignement, déchainé par les
mondains et les, sceptiques, exaspérés devant tant de Foi et tant d'austérité, et par les
jansénistes, indignés de cette dévotion insigne a Notre Dame, d'ou émanait une suavité
inexprimable. De la, un tourbillon qui dressa contre lui, pour ainsi dire, la France toute
entiere.

Souvent, comme cela arriva en 1705 dans la ville de Poitiers, ses magnifiques
autodafé contre I'immoralité furent interrompus sur I'ordre des autorités ecclésiastiques.
Dans presque tous les diocéses de France, on lui refusa |'usage des ordres. Aprés 1711,
seuls les évéques de La Rochelle et de Lugon lui permirent son activité missionnaire. Et
en 1710, Louis XIV ordonna la destruction du calvaire de Pontchéteau.

Devant cet immense pouvoir des Ténébres, notre Saint se révéla prophete. Avec
des paroles de feu, il dénonca les germes qui minaient la France d'alors, et prédit
qu'une catastrophique subversion en sortirait. Le siecle qui vit mourir Saint Louis Marie
ne se termina pas sans que la Révolution Frangaise n'ait confirmé de fagon sinistre ses
prévisions.

Un fait a la fois symptomatique et qui enthousiasme: les régions ol notre Saint eut
la liberté de précher sa doctrine et ou les masses humbles le suivirent, furent celles qui
virent les chouans se dresser, les armes a la main, contre I'impiété et la subversion. lls
étaient les descendants des paysans qui avaient été enseignés par le grand Saint et
préservés ainsi des germes de la Révolution.

C'est du lien entre I'oeuvre magistrale de ce grand Saint et le contenu de notre
essai que nous devons nous préoccuper maintenant.

Nous commencons par exposer ici quelques pensées de « Révolution et Contre-
Révolution ».

La Révolution y est présentée comme un immense processus de tendances, de
doctrines, de transformations politiques, sociales et économiques, dérivé en derniére
analyse - je serais tenté de dire en toute derniére analyse - d'une détérioration morale
causée par deux vices fondamentaux : l'orgueil et la sensualité, qui suscitent dans
I'homme une incompatibilité profonde avec la doctrine catholique.

Effectivement, I'Eglise Catholique telle qu'elle est, la doctrine qu'elle enseigne,
I'univers que Dieu a créé et qui nous est connu de facon si splendide au travers de ses
prismes, tout cela excite chez I'homme vertueux, chez I'homme humble et pur, une
profonde exaltation. Il ressent de la joie a considérer que I'Eglise et I'univers sont ce
qu'ils sont.

10



(Suite de la Page 14)

Dés lors, si au centre du probléme de la Révolution et de la Contre-Révolution il y a
une question morale, il doit y avoir aussi et éminemment une question de religion, car
toutes les questions morales sont dans leur essence religieuses. Il n'y a pas de morale
sans religion. Une morale sans religion est la chose la plus inconsistante qui se puisse
imaginer. Tout probléme moral est donc fondamentalement religieux, et la lutte entre la
Révolution et la Contre-Révolution est, par essence, religieuse. Si elle est religieuse, si
c'est une crise morale qui donne naissance a l'esprit révolutionnaire, alors cette crise ne
peut étre évitée et on ne peuty porter remede qu'avec l'aide de la grace.

% ¥ %

C'est un dogme de |'Eglise que les hommes ne peuvent, en ne comptant que sur
les recours naturels, respecter durablement dans leur intégrité les préceptes de la
morale catholique, synthétisés dans I'Ancien et le Nouveau Testaments. Pour accomplir
les commandements, I'existence de la grace est nécessaire.

D'un autre coté, si I'homme tombe en état de péché, accumulant en lui les
appétences pour le mal, a plus forte raison ne parviendra-t-il pas a se relever de |'état ou
il esttombé sans le secours de la grace.

Puisque toute préservation morale véritable, ou bien toute régénération morale
authentique, provient de la grace, le role de Notre Dame dans la lutte entre la
Révolution et la Contre-Révolution est facile a voir. La gréace dépend de Dieu, et
pourtant, par un acte libre de Sa Volonté, Dieu a voulu que ce soit de Notre Dame que
dépende la distribution des graces. Marie est la Médiatrice Universelle, Elle est le canal
ou passent toutes les graces. Ainsi son aide est indispensable pour qu'il n'y ait pas de
Révolution, ou pour que celle-ci soit vaincue par la Contre Révolution. En effet,
quiconque demande la gréace par son intermédiaire, |'obtient. Qui cherche a |'obtenir
sans le secours de Marie ne l'obtient pas. Si les hommes, en recevant la grace,
répondent a celle-ci, la disparition de la Révolution sera implicite. Au contraire, si les
hommes ne répondent pas a la grace, le surgissement et le triomphe de la Révolution
sont inévitables. C'est pourquoi la dévotion. Notre Dame est la condition « sine qua
non » de |'écrasement de la Révolution et de la victoire de la Contre-Révolution.

J'insiste sur ce qui vient d'étre affirmé. Si une Nation est fidéle aux grace

nécessaires et méme suffisantes qu'elle recoit de Notre Dame, et si la pratique de
Commandements s'y généralise, il est inévitable que la structure de la société soit
bonne. Car avec la grace vient la sagesse, et avec la sagesse toutes les activités de
I'homme reprennent leurs cours naturel.
Cela est vérifié, d'une certaine manieére, par I'analyse de |'état ou se trouve la civilisation
contemporaine. Construite sur un refus de la grace, elle a pu obtenir quelques résultats
fracassants qui, malgré tout, dévorent I'homme. Dans la mesure ou elle a pour
fondement le laicisme, et ou elle viole sous divers aspects I'Ordre Naturel défendu par
I'Eglise, la civilisation actuelle est nocive pour I'homme.



Mais si une personne ceéde un tant soit peu au vice de |'orgueil ou a celui de la
sensualité, il commence a se créer en elle une incompatibilité avec différents aspects de
I'Eglise ou de l'ordre de I'univers. Cette incompatibilité peut se révéler, par exemple,
par une antipathie envers le caractére hiérarchique de I'Eglise, puis se dédoubler et
s'attaquer a la hiérarchie de la société temporelle, et plus tard se manifester contre
I'ordre hiérarchique de la famille. Et ainsi, par diverses formes d'égalitarisme, une
personne peut arriver a une position métaphysique de condamnation de toute inégalité
et du caractere hiérarchique de |'univers. Ce serait |a |'effet de I'orgueil dans le domaine
métaphysique.

De la méme facon, on peut analyser les conséquences de la sensualité dans la
pensée humaine. L'homme impur, généralement, commence par tendre vers le
libéralisme : I'existence d'un précepte l'irrite, car elle constitue un frein, une loi qui
circonscrit le débordement de ses sens. Ainsi toute ascese provoque son antipathie. De
celle-ci, tout naturellement, découle une aversion pour le principe-méme d'autorité, et
ainsi de suite. Le désir d'un monde anarchique - au sens étymologique du terme - sans
lois ni pouvoirs constitués, et dans lequel |'Etat lui-méme ne serait plus qu'une immense
coopérative, est le point extréme du libéralisme secrété par la sensualité.

Tant de I'orgueil que du libéralisme nait le désir d'une égalité et d'une liberté
totales, qui est la substance du communisme.

A partir de I'orgueil et de la sensualité se forment les éléments constitutifs d'une
conception diamétralement opposée a l'oeuvre de Dieu. Cette conception, dans son
aspect final, ne differe pas de la conception catholique seulement sur tel point ou tel
autre. A mesure que ces vices pénétrent plus profondément dans I'homme au cours des
générations, et qu'ils s'accentuent c'est toute une conception gnostique et
révolutionnaire de |'Univers qui s'échafaude.

L'individualisation, qui pour la gnose est le mal, est un principe d'inégalité. La
hiérarchie - quelle qu'elle soit - est fille de l'individualisation. L'univers - selon le
gnostique - se sauve de l'individualisation et de l'inégalité par un processus de
destruction du « moi » qui réintégre les individus dans le grand Tout homogene. La
réalisation, entre les hommes, de I'égalité absolue et de son corollaire, la liberté totale -
dans un ordre de choses anarchique - peut étre vue comme une étape préparatoire de
cette réabsorption complete.

Il n'est pas difficile de percevoir, dans cette perspective, un lien entre la gnose
et le communisme.

Ainsi, la doctrine de la Révolution est la gnose, et ses causes ultimes prennent leurs
racines dans |'orgueil et la sensualité. Une fois établi le caractére moral de ces causes,
tout le probleme de la Révolution et de la Contre-Révolution est, au fond et
essentiellement, un probleme moral. Ce qui est dit dans « Révolution et Contre-
Révolution » est que la Révolution, en tant que mouvement organisé dans le monde
entier, n'existerait pas, et ne serait pas méme possible, n'était I'orgueil et la sensualité.



Pour autant que la dévotion a Notre Darne est ardente, profonde, d'une riche
substance théologique, il est clair que la priéere de celui qui demande sera entendue.,
Les graces pleuvront sur la personne qui la prie dévotement et assidiment. Si auj
contraire cette, dévotion était fausse ou tiéde, entachée par des restrictions de relent
janséniste ou protestant, il y aurait un risque grave que la grace soit donnée moins
largement, parce qu'elle rencontrerait de la part de I'homme de néfastes résistances. Ce
qui se dit de I'homme peut se dire aussi, « mutatis mutandis », de la famille, d'une
région, d'un pays ou de tout autre groupe humain.

On a coutume de dire que, dans I'économie de la grace, Notre Dame est le cou du
Corps Mystique dont Notre Seigneur Jésus-Christ est la Téte, parce que tout passe par
Elle. L'image est tout a fait vraie dans la vie spirituelle. Un individu qui n'a que peu de
dévotion pour Notre Dame est comme un homme qui a une corde nouée autour du cou
et conserve a peine un mince filet de respiration. Quand il n'a aucune dévotion, il
s'asphyxie. S'il en a une grande, le cou reste tout a fait libre et l'air pénétre
abondamment dans sa poitrine, et lui permet de vivre normalement.

La stérilité et méme la nocivité de tout ce qui se fait contre |'action de la gréce. et
I'énorme fécondité de ce qui se fait avec son aide, déterminent bien la position de
Notre Dame dans ce combat entre la Révolution et la Contre-Révolution, car l'intensité
des gréaces recues par les hommes dépend de la plus grande ou de la moindre
dévotion que ces derniers ont pour Elle.

% ¥ x

Mais une vision de la Révolution et de la Contre-Révolution ne peut se limiter a ces
considérations. La Révolution n'est pas le fruit de la seule méchanceté humaine. Cette
derniére ouvre les portes au démon et laisse celui-ci la stimuler, I'exciter et la diriger.

Il est donc important de considérer, dans cette matiére, I'opposition entre Notre
Dame et le démon. Le réle du démon dans |'éclosion et dans les progres de la
Révolution fut énorme. Comme il est logique de le penser, une explosion de passions
déréglées aussi profonde et aussi générale que celle qui a donné naissance a la
Révolution, ne se serait pas produite sans une influence démoniaque. De plus, il serait
difficile a I'homme d'atteindre les extrémes de cruauté, d'impiété et de cynisme
auxquels la Révolution est parvenue a plusieurs reprises, tout au long de son histoire,
sans le concours de |'esprit du mal.

Mais ce facteur de propulsion si puissant demeure entiérement sous la
dépendance de Notre Dame. Il suffit qu'Elle fulmine un acte de souveraine sur l'enfer
pour qu'il tremble, se confonde, se recroqueville et disparaisse de la scéne humaine. Au
contraire, il suffit que pour le chatiment des hommes Elle laisse au démon un certain
rayon d'action pour que |'activité du démon progresse. Ainsi, les énormes facteurs de la
Révolution et de la Contre-Révolution, que sont respectivement le démon et la gréace,
dépendent de son empire et de son domaine.

15



La considération de ce souverain pouvoir de Notre Dame nous approche de l'idée
de la Royauté de Marie. Il ne faut pas voir cette royauté comme un titre purement
décoratif. Bien que soumise en tout a la volonté de Dieu, la Royauté de Notre Dame
comporte un pouvoir de gouvernement personnel bien authentique.

J'ai eu l'occasion d'utiliser, lors d'une conférence, une image qui facilite la
compréhension du réle de Notre Dame en tant que Reine.

Que I'on imagine un directeur de college doté d'éleves tres insubordonnés. Il les
punit avec une autorité de fer. Apres les avoir ramenés a l'ordre, il se retire en disant a sa
mere : « Je sais que vous dirigerez ce collége d'une maniere différente . de celle que je
viens d'utiliser. Vous avez un coeur de mére. Maintenant que je les ai punis, je veux que
vous les dirigiez avec douceur ». Cette dame va diriger le college selon la volonté du
directeur, mais par une méthode toute différente. Sa facon d'agir est distincte de la
sienne, et malgré tout, elle accomplit entierement sa volonté.

Aucune comparaison n'est exacte. Cependant je pense que, sous certains aspects,
cette image nous aide a comprendre ce point.

Le role de Notre Dame, Reine de I'Univers, est analogue. Notre Seigneur lui a
donné un pouvoir royal sur toute la création, et sa miséricorde, sans arriver a aucune
exagération, atteint pourtant toutes les limites. Il I'a installée comme Reine de |'Univers
pour gouverner celui-ci, et particulierement le pauvre genre humain déchu et pécheur.
Et c'est la volonté de Notre Seigneur qu'Elle fasse ce que Lui n'a pas voulu faire lui-
méme, mais a travers Elle, instrument souverain de son Amour. Il y a donc un régime
véritablement marial dans le gouvernement de |'Univers. Et I'on voit ainsi comment
Notre Dame, méme quand elle est suprémement unie a Dieu et dépendante de Lui,
exerce son action tout au long de I'Histoire. Notre Dame est infiniment inférieure a Dieu,
c'est évident, mais It a voulu lui donner ce réle par un acte de libéralité. C'est Notre
Dame, qui en distribuant plus ou moins largement la gréace, en réfrénant plus ou moins
I'action du démon. exerce sa royauté sur le cours des évenements de la terre. En ce
sens, c'est d'Elle que dépendent la durée de la Révolution et la victoire de la Contre-
Révolution. En outre, Elle intervient parfois directement dans les événements humains,
comme par exemple a Lépante. Combien nombreux sont les faits de I'Histoire de
I'Eglise ou Elle rendit claire son intervention directe sur le cours des choses ! Tout cela
nous fait voir combien est effective la Royauté de Notre Dame.

Quand I'Eglise chante a son sujet : « Toi seule a exterminé les hérésies de la Terre
entiére », elle dit que son réle dans cette extermination a été, d'une certaine facon,
unique. Cela revient a dire qu'Elle dirige I'Histoire, car qui dirige |'extermination des
hérésies dirige le triomphe de |'orthodoxie, et, en dirigeant 'une et l'autre choses,
dirige |'Histoire en ce qu'elle a de plus fondamental.

Il 'y aurait un travail historique intéressant a faire, celui de démontrer que le démon
commence a vaincre quand la dévotion a Notre Dame diminue. Cela s'est vu a toutes
les périodes de décadence de la Chrétienté, a toutes les victoires de la Révolution. Un
exemple frappant est celui de I'Europe avant la Révolution Francaise.

16



La dévotion a Notre Dame dans les pays catholiques fut prodigieusement affaiblie
par le jansénisme, et c'est pourquoi ils n'étaient plus qu'une forét a la merci de la
premiere étincelle.

Ces considérations, et d'autres tirées de I'enseignement de I'Eglise, ouvrent des
perspectives pour le Royaume de Marie, c'est-a-dire I'ere historique de Foi et de Vertu
qui sera inaugurée par une victoire spectaculaire de Notre Dame sur la Révolution. Le
démon sera alors expulsé et retournera aux antres infernales, et Notre Dame régnera sur
I'humanité au moyen d'institutions qu'elle aura choisi dans ce but. Au sujet de cette
perspective du Royaume de Marie, nous trouvons dans |'oeuvre de Saint Louis Marie
Grignion de Montfort quelques allusions dignes d'étre relevées. Il est, sans aucun doute,
un prophéte qui annonce cette venue. Il en parle expressément : « Quand viendra ce
déluge de feu du pur amour que vous devez allumer sur toute la terre d'une maniére si
douce et si véhémente que toutes les nations, les Turcs, les idolatres et les Juifs méme en
braleront et se convertiront » (Priere Embrasée - Oeuvres Completes - P. 681 - Le Seuil).
Ce déluge qui va laver ['humanité inaugurera le Royaume de |'Esprit-Saint que St Louis
Marie identifie au Royaume de Marie. Notre Saint affirme que ce sera une époque de
floraison de I'Eglise comme il n'y en eut jamais jusque la. Il conclut en affirmant que : « le
Trés Haut avec sa sainte Mére doivent se former de grands saints qui surpasseront autant

17



en sainteté la plupart des autres saints, que les cedres du Liban surpassent les petits
arbrisseaux » (Traité de la Vraie Dévotion - Oeuvres Complétes - P. 512-513 - Le Seuil).

Quand nous considérons les grands saints que |'Eglise a déja engendrés, nous

restons éblouis par I'envergure de ceux qui surgiront avec I'encouragement de Notre
Dame. Rien n'est plus raisonnable que d'imaginer un accroissement énorme de .la
sainteté a une époque ou l'action de Notre Dame augmente prodigieusement.
Nous pouvons donc dire que Saint Louis Marie de Montfort, avec sa valeur de penseur,
mais surtout avec son autorité de saint canonisé par I'Eglise, donne du poids, de la
consistance aux espérances qui brillent dans de nombreuses révélations particulieres, et
selon lesquelles une époque viendra ou Notre Dame triomphera véritablement.

La Royauté de Marie. alors méme qu'elle a une efficacité souveraine dans toute la
vie de I'Eglise et de la société temporelle, se réalise en premier lieu a l'intérieur des
ames. C'est de la, du sanctuaire intérieur de chaque ame, qu'elle se reflete sur la vie
religieuse et civile des peuples. considérés comme un tout. Le Royaume de Marie sera,
donc, une époque ou |'union des &mes avec Notre Dame atteindra une intensité sans
précédent dans [|'histoire (exception faite, bien slr, des cas individuels). Quelle est la
forme de cette union, dans un certain sens supréme ? Je ne connais aucun meilleur
moyen d'énoncer et de réaliser cette union que le saint esclavage a Notre Dame, tel
qu'il est enseigné par Saint Louis Marie Grignion de Montfort dans le « Traité de la Vraie
Dévotion ».

Considérant que Notre Dame est le chemin par lequel Dieu vint aux hommes et

ceux-ci vont a Dieu, et que la Royauté de Marie est universelle. notre Saint recommande
que le dévot de la Vierge se consacre entiérement a Elle comme esclave Cette
consécration est d'une radicalité admirable. Elle embrasse non seulement les biens
matériels de I'homme, mais aussi les mérites de ses bonnes oeuvres et prieres, et
jusqu'a sa vie, son corps et son ame. Elle est sans limites, parce que l'esclave, par
définition, n'a rien en propre.
En échange de cette consécration, Notre Dame agit au for intérieur de son esclave de
facon merveilleuse, établissant avec lui une union ineffable. Les fruits de cette union se
verront dans les Apétres des Derniers Temps dont le Saint trace au feu le profil moral
dans sa fameuse « Priere Embrasée ». Il utilise un langage d'une grandeur apocalyptique
dans lequel parait revivre tout le feu du Baptiste, toute la clameur de I'Evangéliste, tout
le zele de Paul de Tarse. Les hommes valeureux qui lutteront contre le démon pour le
Royaume de Marie, menant glorieusement jusqu'a la fin des temps le combat contre le
démon, le monde et la chair, Saint Louis les décrit dés maintenant comme de
magnifiques modeles qui invitent au parfait esclavage a Notre Dame ceux qui, dans les
jours des ténebres que nous vivons, se battent dans les rangs de la Contre-Révolution.

Ainsi, avec toutes ces considérations sur le réle de Notre Dame dans la Révolution
et la Contre-Révolution, et sur le Royaume de Marie - vues selon le « Traité de la Vraie
Dévotion » - je pense avoir énoncé les principaux points de convergence entre le chef
d'oeuvre du grand Saint et mon essai - si diminué par la comparaison - sur « Révolution
et Contre-Révolution ».

18



