
LE ROLE DE LA SAINTE VIERGE  
DANS LA CONTRE REVOLUTION 

 

	 Saint Louis Marie naquit à Montfort sur Meu ou Montfort la Cane, en Bretagne, en 
1673. Ordonné prêtre en 1700 il se consacra jusqu'à sa mort, survenue en l'année 1716, 
à la prédication des missions auprès des populations rurales et urbaines de Bretagne, 
Normandie, Poitou, Vendée, Aunis, Saintonge, Anjou et Maine. Les cités où il a prêché, 
même les plus importantes d'entre elles, vivaient en grande partie de l'agriculture, et 
étaient profondément marquées par la vie rurale. De sorte que Saint Louis Marie, bien 
que n'ayant pas exclusivement prêché auprès des paysans, peut être tout de même 
considéré essentiellement comme un apôtre des populations rurales. 
	 Dans ses prédications, qu'en langage moderne on pourrait qualifier 
d'extrêmement « à la page », il ne se limitait pas à enseigner la doctrine en des termes 
bons pour toutes les époques et tous les lieux, mais il savait mettre en relief les points 
les plus utiles pour les fidèles qui l'écoutaient. 
	 Son genre d'« aggiornamento » laisserait probablement déconcertés nombre des 
prosélytes de l' « aggiornamento » moderne. Les erreurs de son temps, il ne les voyait 
pas comme de simples fruits d'équivoques intellectuelles issues d'hommes d'une 
insoupçonnable bonne foi : erreurs que par-là même un dialogue loyal et amène 
dissiperait toujours. Capable d'un dialogue affable et attrayant, il ne perdait pas de vue, 
cependant, toute l'influence du péché originel et des péchés actuels, non plus que 
l'action du prince des ténèbres dans la genèse et dans le développement de l'immense 

	 Nombreux sont aujourd'hui, les catholiques 
- hors des milieux progressistes, naturellement - 
qui connaissent et admirent l'oeuvre du grand et 
fougueux missionnaire populaire du XVIIIème 
siècle, Saint Louis Marie Grignion de Montfort. 
	 Moins nombreux sont ceux qui saisissent 
toute l'importance du rôle de la Sainte Vierge 
dans la Contre-Révolution et donc la nécessité, 
pour les vrais contre-révolutionnaires, de la 
dévotion à Notre Dame. 
	 Nous publions ici le prologue de l'édition 
argentine de « Révolution et Contre Révolution », 
essai bien connu du Professeur Plinio Corrêa de 
Oliveira, où l'auteur dégage les points de 
convergence de ce livre avec le « Traité de la 
Vraie Dévotion à la Sainte Vierge » de Saint Louis 
Marie Grignion de Montfort. 

LA REDACTION

Plinio 
CORREA  

de OLIVEIRA



lutte mue par l'impiété contre l'Eglise et la Civilisation Chrétienne. La célèbre trilogie, 
démon, monde et chair, présente dans les réflexions des théologiens et missionnaires 
de bon aloi de tous les temps, il la gardait en vue comme l'un des éléments 
fondamentaux pour l'étude des problèmes de son| siècle. Et ainsi, selon les 
circonstances, il savait être soit suave et doux comme un) ange messager de la dilection 
ou du pardon de Dieu, soit batailleur et invincible comme un ange chargé d'annoncer 
les menaces de la justice divine contre les pêcheurs rebelles et endurcis. Ce grand 
apôtre sut alternativement dialoguer et polémiquer. Et en lui, le polémiste n'empêchait 
pas l'effusion des douceurs du Bon Pasteur, et la mansuétude pastorale n'affaiblissait 
pas les saintes rigueurs du polémiste.  
	 Avec cet exemple, nous sommes bien loin de certains progressistes pour lesquels 
tous nos frères séparés, hérétiques ou schismatiques, sont nécessairement de bonne foi, 
trompés par de simples équivoques, de sorte que polémiquer avec eux est toujours une 
erreur et un péché contre la charité. 
	 La société française du XVIIème siècle (notre saint a vécu, comme nous, à la fin 
d'un siècle et dans les premières décennies du suivant) était gravement malade. Tout la 
préparait à recevoir passivement l'inoculation des germes de l'Encyclopédie et à 
s'effondrer ensuite dans la catastrophe de la Révolution Française. 
	 En présentant ici un tableau très circonscrit de la Révolution et donc forcément très 
simplifié - mais indispensable pour comprendre la prédication de notre saint - on peut 
dire que dans les trois ordres de la société - le clergé, la noblesse et le tiers-état - 
dominaient deux types d'âmes : les laxistes et les rigoristes. Les laxistes, tendant à une 
vie de plaisirs, qui amenait à la dissolution et au scepticisme ; les rigoristes, penchant 
vers un moralisme rigide, formel et sombre, qui amenait au désespoir quand il 
n'amenait pas à la rébellion. Le mondanisme et le jansénisme étaient les deux pôles qui 
exerçaient une attraction néfaste, et ce jusque dans les milieux réputés les plus pieux et 
les plus moraux de la société d'alors. 
	 L'un et l'autre - comme il arrive si souvent entre les extrêmes de l'erreur - 
produisaient le même résultat. En effet, chacun par son chemin éloignait les âmes du 
saint équilibre spirituel de l'Eglise. Celle-ci effectivement nous enseigne, dans une 
admirable harmonie, la douceur et la rigueur, la justice et la miséricorde. Elle nous 
affirme d'un côté la grandeur naturelle authentique de l'homme, sublime par son 
élévation à l'ordre surnaturel et son insertion dans le Corps Mystique du Christ, et de 
l'autre côté nous fait voir la misère où nous a jetés le péché originel, avec toutes ses 
néfastes conséquences. 
	 Rien de plus normal que l'union des erreurs extrêmes et opposées contre l'apôtre 
qui prêchait l'authentique doctrine catholique : le véritable contraire d'un déséquilibre 
n'est pas le déséquilibre opposé mais l'équilibre. De même, la haine qui anime les 
sectateurs des erreurs opposées ne les jette pas les uns contre les autres, mais les lance 
contre les apôtres de la Vérité. Et ceci au plus haut point quand est proclamée avec une 
vigoureuse franchise qui met en: relief les points qui se différencient de la façon la plus 
aigüe des erreurs en vogue. 

 

8



	 C'est exactement ainsi que se déroula la prédication de Saint Louis Marie Grignion 
de Montfort. Ses sermons, prononcés en général devant de vastes auditoires populaires, 
culminaient souvent par de véritables, apothéoses de contrition, de pénitence et 
d'enthousiasme. Sa parole claire, interpellatrice, profonde, cohérente, secouait les âmes 
affaiblies par les mille degrés de mollesse et de sensualité qui à cette époque se 
diffusaient des classes les plus élevées aux plus humbles de la population. 
	 A la fin de ses sermons, les auditeurs élevaient fréquemment sur les places 
publiques des pyramides d'objets frivoles ou sensuels et de livres impies auxquelles ils 
mettaient le feu. Et pendant qu'elles brûlaient, notre infatigable missionnaire faisait de 
nouveau usage de la parole, incitant le peuple à l'austérité. Cette oeuvre de 
régénération morale avait un sens fondamentalement surnaturel et pieux : Jésus-Christ 
crucifié, Son Précieux Sang, Ses Très Saintes Plaies, les Douleurs de Marie, étaient le 
point de départ et l'aboutissement de sa prédication. Il promut ainsi à Pontchâteau la 
construction d'un grand calvaire qui devait être le point de convergence de tout le 
mouvement spirituel qu'il avait suscité. 
	 Notre Saint voyait dans la Croix la fontaine d'une sagesse supérieure, la Sagesse 
chrétienne, qui enseigne à l'homme à voir et à aimer dans les choses créées des 
manifestations et des symboles de Dieu, à mettre la Foi au-dessus de la raison 
orgueilleuse, la Foi et la raison droite au dessus des sentiments rebelles, la morale au-
dessus de la volonté déréglée, le spirituel au dessus du matériel, l'éternel au dessus du 
contingent et du transitoire. 
	 Mais cet ardent prédicateur de. l'austérité chrétienne authentique n'avait rien de 
l'austérité taciturne, bilieuse et étroite d'un Calvin. Elle était adoucie par une dévotion 
très tendre à Notre Dame. 
	 On peut dire que personne n'a élevé plus haut que lui la dévotion à la Mère de 
Miséricorde. Notre Dame, en tant que médiatrice nécessaire - par élection divine - entre 
Jésus-Christ et les hommes, fut toujours l'objet de sa fervente et exaltante admiration, le 
thème qui a suscité ses méditations les plus profondes, les plus originales. Aucun 
critique sérieux ne peut leur nier le qualificatif de génialement inspirées. Autour de la 
médiation universelle de Marie, aujourd'hui vérité de foi, St Louis Marie construisit toute 
une mariologie qui est le plus grand monument de tous les siècles à la Vierge Mère de 
Dieu. 
	 Ce sont là les principaux traits de son admirable prédication. 
	 Toute celle-ci est condensée en trois ouvrages principaux écrits par le Saint. La 
« Lettre Circulaire aux Amis de la Croix », « L'Amour de la Sagesse Eternelle » et le 
« Traité de la Vraie Dévotion à la Sainte Vierge », une sorte de trilogie admirable, toute 
d'or et de feu, d'où se détache. chef d'oeuvre parmi les chefs d'oeuvre, le « Traité de la 
Vraie Dévotion à la Sainte Vierge ». 
	 Par ses oeuvres, nous pouvons nous rendre compte de ce que fut la substance des 
sermons de St Louis Marie Grignion de Montfort. 

 

9



	 Notre Saint fut un grand persécuté. Ce trait de son existence est rapporté par tous 
ses biographes. 
	 Un ouragan furieux se dressa contre son enseignement, déchainé par les 
mondains et les, sceptiques, exaspérés devant tant de Foi et tant d'austérité, et par les 
jansénistes, indignés de cette dévotion insigne à Notre Dame, d'où émanait une suavité 
inexprimable. De là, un tourbillon qui dressa contre lui, pour ainsi dire, la France toute 
entière. 
	 Souvent, comme cela arriva en 1705 dans la ville de Poitiers, ses magnifiques 
autodafé contre l'immoralité furent interrompus sur l'ordre des autorités ecclésiastiques. 
Dans presque tous les diocèses de France, on lui refusa l'usage des ordres. Après 1711, 
seuls les évêques de La Rochelle et de Luçon lui permirent son activité missionnaire. Et 
en 1710, Louis XIV ordonna la destruction du calvaire de Pontchâteau. 
	 Devant cet immense pouvoir des Ténèbres, notre Saint se révéla prophète. Avec 
des paroles de feu, il dénonça les germes qui minaient la France d'alors, et prédit 
qu'une catastrophique subversion en sortirait. Le siècle qui vit mourir Saint Louis Marie 
ne se termina pas sans que la Révolution Française n'ait confirmé de façon sinistre ses 
prévisions. 
	 Un fait à la fois symptomatique et qui enthousiasme: les régions où notre Saint eut 
la liberté de prêcher sa doctrine et où les masses humbles le suivirent, furent celles qui 
virent les chouans se dresser, les armes à la main, contre l'impiété et la subversion. Ils 
étaient les descendants des paysans qui avaient été enseignés par le grand Saint et 
préservés ainsi des germes de la Révolution. 
	 C'est du lien entre l'oeuvre magistrale de ce grand Saint et le contenu de notre 
essai que nous devons nous préoccuper maintenant. 

	 Nous commençons par exposer ici quelques pensées de « Révolution et Contre-
Révolution ». 
	 La Révolution y est présentée comme un immense processus de tendances, de 
doctrines, de transformations politiques, sociales et économiques, dérivé en dernière 
analyse - je serais tenté de dire en toute dernière analyse - d'une détérioration morale 
causée par deux vices fondamentaux : l'orgueil et la sensualité, qui suscitent dans 
l'homme une incompatibilité profonde avec la doctrine catholique. 
	 Effectivement, l'Eglise Catholique telle qu'elle est, la doctrine qu'elle enseigne, 
l'univers que Dieu a créé et qui nous est connu de façon si splendide au travers de ses 
prismes, tout cela excite chez l'homme vertueux, chez l'homme humble et pur, une 
profonde exaltation. Il ressent de la joie à considérer que l'Eglise et l'univers sont ce 
qu'ils sont. 

 

10



(Suite de la Page 14) 

	 Dès lors, si au centre du problème de la Révolution et de la Contre-Révolution il y a 
une question morale, il doit y avoir aussi et éminemment une question de religion, car 
toutes les questions morales sont dans leur essence religieuses. Il n'y a pas de morale 
sans religion. Une morale sans religion est la chose la plus inconsistante qui se puisse 
imaginer. Tout problème moral est donc fondamentalement religieux, et la lutte entre la 
Révolution et la Contre-Révolution est, par essence, religieuse. Si elle est religieuse, si 
c'est une crise morale qui donne naissance à l'esprit révolutionnaire, alors cette crise ne 
peut être évitée et on ne peut y porter remède qu'avec l'aide de la grâce. 

	 C'est un dogme de l'Eglise que les hommes ne peuvent, en ne comptant que sur 
les recours naturels, respecter durablement dans leur intégrité les préceptes de la 
morale catholique, synthétisés dans l'Ancien et le Nouveau Testaments. Pour accomplir 
les commandements, l'existence de la grâce est nécessaire. 
	 D'un autre côté, si l'homme tombe en état de péché, accumulant en lui les 
appétences pour le mal, à plus forte raison ne parviendra-t-il pas à se relever de l'état où 
il est tombé sans le secours de la grâce. 
	 Puisque toute préservation morale véritable, ou bien toute régénération morale 
authentique, provient de la grâce, le rôle de Notre Dame dans la lutte entre la 
Révolution et la Contre-Révolution est facile à voir. La grâce dépend de Dieu, et 
pourtant, par un acte libre de Sa Volonté, Dieu a voulu que ce soit de Notre Dame que 
dépende la distribution des grâces. Marie est la Médiatrice Universelle, Elle est le canal 
où passent toutes les grâces. Ainsi son aide est indispensable pour qu'il n'y ait pas de 
Révolution, ou pour que celle-ci soit vaincue par la Contre Révolution. En effet, 
quiconque demande la grâce par son intermédiaire, l'obtient. Qui cherche à l'obtenir 
sans le secours de Marie ne l'obtient pas. Si les hommes, en recevant la grâce, 
répondent à celle-ci, la disparition de la Révolution sera implicite. Au contraire, si les 
hommes ne répondent pas à la grâce, le surgissement et le triomphe de la Révolution 
sont inévitables. C'est pourquoi la dévotion. Notre Dame est la condition « sine qua 
non » de l'écrasement de la Révolution et de la victoire de la Contre-Révolution. 
	 J'insiste sur ce qui vient d'être affirmé. Si une Nation est fidèle aux grâce 
nécessaires et même suffisantes qu'elle reçoit de Notre Dame, et si la pratique de 
Commandements s'y généralise, il est inévitable que la structure de la société soit 
bonne. Car avec la grâce vient la sagesse, et avec la sagesse toutes les activités de 
l'homme reprennent leurs cours naturel. 
Cela est vérifié, d'une certaine manière, par l'analyse de l'état où se trouve la civilisation 
contemporaine. Construite sur un refus de la grâce, elle a pu obtenir quelques résultats 
fracassants qui, malgré tout, dévorent l'homme. Dans la mesure où elle a pour 
fondement le laïcisme, et ou elle viole sous divers aspects l'Ordre Naturel défendu par 
l'Eglise, la civilisation actuelle est nocive pour l'homme. 



	 Mais si une personne cède un tant soit peu au vice de l'orgueil ou à celui de la 
sensualité, il commence à se créer en elle une incompatibilité avec différents aspects de 
l'Eglise ou de l'ordre de l'univers. Cette incompatibilité peut se révéler, par exemple, 
par une antipathie envers le caractère hiérarchique de l'Eglise, puis se dédoubler et 
s'attaquer à la hiérarchie de la société temporelle, et plus tard se manifester contre 
l'ordre hiérarchique de la famille. Et ainsi, par diverses formes d'égalitarisme, une 
personne peut arriver à une position métaphysique de condamnation de toute inégalité 
et du caractère hiérarchique de l'univers. Ce serait là l'effet de l'orgueil dans le domaine 
métaphysique. 
	 De la même façon, on peut analyser les conséquences de la sensualité dans la 
pensée humaine. L'homme impur, généralement, commence par tendre vers le 
libéralisme : l'existence d'un précepte l'irrite, car elle constitue un frein, une loi qui 
circonscrit le débordement de ses sens. Ainsi toute ascèse provoque son antipathie. De 
celle-ci, tout naturellement, découle une aversion pour le principe-même d'autorité, et 
ainsi de suite. Le désir d'un monde anarchique - au sens étymologique du terme - sans 
lois ni pouvoirs constitués, et dans lequel l'Etat lui-même ne serait plus qu'une immense 
coopérative, est le point extrême du libéralisme secrété par la sensualité. 
	 Tant de l'orgueil que du libéralisme naît le désir d'une égalité et d'une liberté 
totales, qui est la substance du communisme. 
	 A partir de l'orgueil et de la sensualité se forment les éléments constitutifs d'une 
conception diamétralement opposée à l'oeuvre de Dieu. Cette conception, dans son 
aspect final, ne diffère pas de la conception catholique seulement sur tel point ou tel 
autre. A mesure que ces vices pénètrent plus profondément dans l'homme au cours des 
générations, et qu'ils s’accentuent c’est toute une conception gnostique et 
révolutionnaire de l'Univers qui s'échafaude. 

	 L'individualisation, qui pour la gnose est le mal, est un principe d'inégalité. La 
hiérarchie - quelle qu'elle soit - est fille de l'individualisation. L'univers - selon le 
gnostique - se sauve de l'individualisation et de l'inégalité par un processus de 
destruction du « moi » qui réintègre les individus dans le grand Tout homogène. La 
réalisation, entre les hommes, de l'égalité absolue et de son corollaire, la liberté totale - 
dans un ordre de choses anarchique - peut être vue comme une étape préparatoire de 
cette réabsorption complète. 
	 Il n'est pas difficile de percevoir, dans cette perspective, un lien entre la gnose 
et le communisme. 
	 Ainsi, la doctrine de la Révolution est la gnose, et ses causes ultimes prennent leurs 
racines dans l'orgueil et la sensualité. Une fois établi le caractère moral de ces causes, 
tout le problème de la Révolution et de la Contre-Révolution est, au fond et 
essentiellement, un problème moral. Ce qui est dit dans « Révolution et Contre-
Révolution » est que la Révolution, en tant que mouvement organisé dans le monde 
entier, n'existerait pas, et ne serait pas même possible, n'était l'orgueil et la sensualité. 



	 Pour autant que la dévotion à Notre Darne est ardente, profonde, d'une riche 
substance théologique, il est clair que la prière de celui qui demande sera entendue., 
Les grâces pleuvront sur la personne qui la prie dévotement et assidûment. Si auj 
contraire cette, dévotion était fausse ou tiède, entachée par des restrictions de relent 
janséniste ou protestant, il y aurait un risque grave que la grâce soit donnée moins 
largement, parce qu'elle rencontrerait de la part de l'homme de néfastes résistances. Ce 
qui se dit de l'homme peut se dire aussi, « mutatis mutandis », de la famille, d'une 
région, d'un pays ou de tout autre groupe humain. 
	 On a coutume de dire que, dans l'économie de la grâce, Notre Dame est le cou du 
Corps Mystique dont Notre Seigneur Jésus-Christ est la Tête, parce que tout passe par 
Elle. L'image est tout à fait vraie dans la vie spirituelle. Un individu qui n'a que peu de 
dévotion pour Notre Dame est comme un homme qui a une corde nouée autour du cou 
et conserve à peine un mince filet de respiration. Quand il n'a aucune dévotion, il 
s'asphyxie. S'il en a une grande, le cou reste tout à fait libre et l'air pénètre 
abondamment dans sa poitrine, et lui permet de vivre normalement. 
	 La stérilité et même la nocivité de tout ce qui se fait contre l'action de la grâce. et 
l'énorme fécondité de ce qui se fait avec son aide, déterminent bien la position de 
Notre Dame dans ce combat entre la Révolution et la Contre-Révolution, car l'intensité 
des grâces reçues par les hommes dépend de la plus grande ou de la moindre 
dévotion que ces derniers ont pour Elle. 

	 Mais une vision de la Révolution et de la Contre-Révolution ne peut se limiter à ces 
considérations. La Révolution n'est pas le fruit de la seule méchanceté humaine. Cette 
dernière ouvre les portes au démon et laisse celui-ci la stimuler, l'exciter et la diriger. 
	 Il est donc important de considérer, dans cette matière, l'opposition entre Notre 
Dame et le démon. Le rôle du démon dans l'éclosion et dans les progrès de la 
Révolution fut énorme. Comme il est logique de le penser, une explosion de passions 
déréglées aussi profonde et aussi générale que celle qui a donné naissance à la 
Révolution, ne se serait pas produite sans une influence démoniaque. De plus, il serait 
difficile à l'homme d'atteindre les extrêmes de cruauté, d'impiété et de cynisme 
auxquels la Révolution est parvenue à plusieurs reprises, tout au long de son histoire, 
sans le concours de l'esprit du mal. 

	 Mais ce facteur de propulsion si puissant demeure entièrement sous la 
dépendance de Notre Dame. Il suffit qu'Elle fulmine un acte de souveraine sur l'enfer 
pour qu'il tremble, se confonde, se recroqueville et disparaisse de la scène humaine. Au 
contraire, il suffit que pour le châtiment des hommes Elle laisse au démon un certain 
rayon d'action pour que l'activité du démon progresse. Ainsi, les énormes facteurs de la 
Révolution et de la Contre-Révolution, que sont respectivement le démon et la grâce, 
dépendent de son empire et de son domaine. 

 

15



	 La considération de ce souverain pouvoir de Notre Dame nous approche de l'idée 
de la Royauté de Marie. Il ne faut pas voir cette royauté comme un titre purement 
décoratif. Bien que soumise en tout à la volonté de Dieu, la Royauté de Notre Dame 
comporte un pouvoir de gouvernement personnel bien authentique. 
	 J'ai eu l'occasion d'utiliser, lors d'une conférence, une image qui facilite la 
compréhension du rôle de Notre Dame en tant que Reine. 
	 Que l'on imagine un directeur de collège doté d'élèves très insubordonnés. Il les 
punit avec une autorité de fer. Après les avoir ramenés à l'ordre, il se retire en disant à sa 
mère : « Je sais que vous dirigerez ce collège d'une manière différente . de celle que je 
viens d'utiliser. Vous avez un coeur de mère. Maintenant que je les ai punis, je veux que 
vous les dirigiez avec douceur ». Cette dame va diriger le collège selon la volonté du 
directeur, mais par une méthode toute différente. Sa façon d'agir est distincte de la 
sienne, et malgré tout, elle accomplit entièrement sa volonté. 

	 Aucune comparaison n'est exacte. Cependant je pense que, sous certains aspects, 
cette image nous aide à comprendre ce point. 
	 Le rôle de Notre Dame, Reine de l'Univers, est analogue. Notre Seigneur lui a 
donné un pouvoir royal sur toute la création, et sa miséricorde, sans arriver à aucune 
exagération, atteint pourtant toutes les limites. Il l'a installée comme Reine de l'Univers 
pour gouverner celui-ci, et particulièrement le pauvre genre humain déchu et pécheur. 
Et c'est la volonté de Notre Seigneur qu'Elle fasse ce que Lui n'a pas voulu faire lui-
même, mais à travers Elle, instrument souverain de son Amour. Il y a donc un régime 
véritablement marial dans le gouvernement de l'Univers. Et l'on voit ainsi comment 
Notre Dame, même quand elle est suprêmement unie à Dieu et dépendante de Lui, 
exerce son action tout au long de l’Histoire. Notre Dame est infiniment inférieure à Dieu, 
c'est évident, mais It a voulu lui donner ce rôle par un acte de libéralité. C'est Notre 
Dame, qui en distribuant plus ou moins largement la grâce, en réfrénant plus ou moins 
l'action du démon. exerce sa royauté sur le cours des évènements de la terre. En ce 
sens, c'est d'Elle que dépendent la durée de la Révolution et la victoire de la Contre-
Révolution. En outre, Elle intervient parfois directement dans les évènements humains, 
comme par exemple à Lépante. Combien nombreux sont les faits de l'Histoire de 
l'Eglise où Elle rendit claire son intervention directe sur le cours des choses ! Tout cela 
nous fait voir combien est effective la Royauté de Notre Dame. 
	 Quand l'Eglise chante à son sujet : « Toi seule a exterminé les hérésies de la Terre 
entière », elle dit que son rôle dans cette extermination a été, d'une certaine façon, 
unique. Cela revient à dire qu'Elle dirige l'Histoire, car qui dirige l'extermination des 
hérésies dirige le triomphe de l'orthodoxie, et, en dirigeant l'une et l'autre choses, 
dirige l'Histoire en ce qu'elle a de plus fondamental. 

	 Il y aurait un travail historique intéressant à faire, celui de démontrer que le démon 
commence à vaincre quand la dévotion à Notre Dame diminue. Cela s'est vu à toutes 
les périodes de décadence de la Chrétienté, à toutes les victoires de la Révolution. Un 
exemple frappant est celui de l'Europe avant la Révolution Française. 

 

16



	 La dévotion à Notre Dame dans les pays catholiques fut prodigieusement affaiblie 
par le jansénisme, et c'est pourquoi ils n'étaient plus qu'une forêt à la merci de la 
première étincelle. 

	 Ces considérations, et d'autres tirées de l'enseignement de l'Eglise, ouvrent des 
perspectives pour le Royaume de Marie, c'est-à-dire l'ère historique de Foi et de Vertu 
qui sera inaugurée par une victoire spectaculaire de Notre Dame sur la Révolution. Le 
démon sera alors expulsé et retournera aux antres infernales, et Notre Dame règnera sur 
l'humanité au moyen d'institutions qu'elle aura choisi dans ce but. Au sujet de cette 
perspective du Royaume de Marie, nous trouvons dans l'oeuvre de Saint Louis Marie 
Grignion de Montfort quelques allusions dignes d'être relevées. Il est, sans aucun doute, 
un prophète qui annonce cette venue. Il en parle expressément : « Quand viendra ce 
déluge de feu du pur amour que vous devez allumer sur toute la terre d'une manière si 
douce et si véhémente que toutes les nations, les Turcs, les idolâtres et les Juifs même en 
brûleront et se convertiront » (Prière Embrasée - Oeuvres Complètes - P. 681 - Le Seuil). 
Ce déluge qui va laver l'humanité inaugurera le Royaume de l'Esprit-Saint que St Louis 
Marie identifie au Royaume de Marie. Notre Saint affirme que ce sera une époque de 
floraison de l'Eglise comme il n'y en eut jamais jusque là. Il conclut en affirmant que : « le 
Très Haut avec sa sainte Mère doivent se former de grands saints qui surpasseront autant 

17



en sainteté la plupart des autres saints, que les cèdres du Liban surpassent les petits 
arbrisseaux » (Traité de la Vraie Dévotion - Oeuvres Complètes - P. 512-513 - Le Seuil). 

	 Quand nous considérons les grands saints que l'Eglise a déjà engendrés, nous 
restons éblouis par l'envergure de ceux qui surgiront avec l'encouragement de Notre 
Dame. Rien n'est plus raisonnable que d'imaginer un accroissement énorme de .la 
sainteté à une époque où l'action de Notre Dame augmente prodigieusement. 
Nous pouvons donc dire que Saint Louis Marie de Montfort, avec sa valeur de penseur, 
mais surtout avec son autorité de saint canonisé par l'Eglise, donne du poids, de la 
consistance aux espérances qui brillent dans de nombreuses révélations particulières, et 
selon lesquelles une époque viendra où Notre Dame triomphera véritablement. 
	 La Royauté de Marie. alors même qu'elle a une efficacité souveraine dans toute la 
vie de l'Eglise et de la société temporelle, se réalise en premier lieu à l'intérieur des 
âmes. C'est de là, du sanctuaire intérieur de chaque âme, qu'elle se reflète sur la vie 
religieuse et civile des peuples. considérés comme un tout. Le Royaume de Marie sera, 
donc, une époque où l'union des âmes avec Notre Dame atteindra une intensité sans 
précédent dans l'histoire (exception faite, bien sûr, des cas individuels). Quelle est la 
forme de cette union, dans un certain sens suprême ? Je ne connais aucun meilleur 
moyen d'énoncer et de réaliser cette union que le saint esclavage à Notre Dame, tel 
qu'il est enseigné par Saint Louis Marie Grignion de Montfort dans le « Traité de la Vraie 
Dévotion ». 
	 Considérant que Notre Dame est le chemin par lequel Dieu vint aux hommes et 
ceux-ci vont à Dieu, et que la Royauté de Marie est universelle. notre Saint recommande 
que le dévot de la Vierge se consacre entièrement à Elle comme esclave Cette 
consécration est d'une radicalité admirable. Elle embrasse non seulement les biens 
matériels de l'homme, mais aussi les mérites de ses bonnes oeuvres et prières, et 
jusqu'à sa vie, son corps et son âme. Elle est sans limites, parce que l'esclave, par 
définition, n'a rien en propre. 
En échange de cette consécration, Notre Dame agit au for intérieur de son esclave de 
façon merveilleuse, établissant avec lui une union ineffable. Les fruits de cette union se 
verront dans les Apôtres des Derniers Temps dont le Saint trace au feu le profil moral 
dans sa fameuse « Prière Embrasée ». Il utilise un langage d'une grandeur apocalyptique 
dans lequel parait revivre tout le feu du Baptiste, toute la clameur de l'Evangéliste, tout 
le zèle de Paul de Tarse. Les hommes valeureux qui lutteront contre le démon pour le 
Royaume de Marie, menant glorieusement jusqu'à la fin des temps le combat contre le 
démon, le monde et la chair, Saint Louis les décrit dès maintenant comme de 
magnifiques modèles qui invitent au parfait esclavage à Notre Dame ceux qui, dans les 
jours des ténèbres que nous vivons, se battent dans les rangs de la Contre-Révolution. 
	 Ainsi, avec toutes ces considérations sur le rôle de Notre Dame dans la Révolution 
et la Contre-Révolution, et sur le Royaume de Marie - vues selon le « Traité de la Vraie 
Dévotion » - je pense avoir énoncé les principaux points de convergence entre le chef 
d'oeuvre du grand Saint et mon essai - si diminué par la comparaison - sur « Révolution 
et Contre-Révolution ». 

18


