Bulletin d'histoire des ésotérismes

DANS REVUE DES SCIENCES PHILOSOPHIQUES ET THEOLOGIQUES 2011/3 Tome 95, PAGES 671 A 719
EDITIONS VRIN

ISSN 0035-2209
DOI10.3917/rspt.953.0671

Article disponible en ligne a I'adresse
https://shs.cairn.info/revue-des-sciences-philosophiques-et-theologiques-2011-3-page-671?lang=fr

”:" CAIRN

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Flashez ce QR Code pour accéder a la page de ce numéro sur Cairn.info.

Distribution électronique Cairn.info pour Vrin.

Vous avez l'autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.

Saufdispositions |égales contraires, les usages numériques a des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises a I'autorisation de 'Editeur ou, le cas échéant, de
I'organisme de gestion collective habilité a cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est 'organisme agréé en la matiere.


https://shs.cairn.info/revue-des-sciences-philosophiques-et-theologiques-2011-3-page-671?lang=fr

Rev. Sc. ph. th. 95 (2011) 671-719

BULLETIN D’HISTOIRE
DES ESOTERISMES

par Jérome ROUSSE-LACORDAIRE

Généralités. — Le vingt-cinquiéme volume de la série « Annali della
storia d’Italia », Esotérismo?, est tout entier consacré a 1’ésotérisme, de ses
sources antiques au Nouvel Age. Cette somme est composée de vingt-sept
études, précédées dune introduction historique et méthodologique, sur
laquelle je reviendrai plus longuement, et dues a vingt-six contributeurs,
dans leur quasi-totalité universitaires d’Italie, de France et de Hollande. S’y
ajoutent une trentaine de pages de bibliographie et un index des noms. Le
parcours suivi est a la fois historique et thématique: 1° les origines
méditerranéennes et orientales; 2°, les formes ésotériques a 1’époque
moderne ; 3° les formes ésotériques dans la construction de l'identité
nationale ; 4°, les formes ésotériques a 1’époque contemporaine. De prime
abord, la présence de la premiére partie pourrait étonner. Toutefois, ainsi
que le souligne Gian Mario CAZZANIGA dans son introduction, le couple
historiographique Orient/Occident, qu’il soit lu en termes d’opposition ou de
filiation, est devenu constitutif de l'identité occidentale et a de la sorte
participé a la constitution renaissante de 1’ésotérisme occidental a travers sa
promotion de la prisca theologia et de la philosophia perennis, puis a ses
développements ultérieurs, tant classiques que contemporains. Cette
premiére partie réunit cinq études portant respectivement sur la divination
et la magie cérémonielle dans la civilisation mésopotamienne (Pietro
MANDER, p. 5-26), le pouvoir de la parole et les rites de résurrection dans
I'Egypte pharaonique (Edda BRESCIANI, p.27-47), les mages en Occident
(Antonio PANAINO, p.49-76), les communautés pythagoriciennes et
néopythagoriciennes (Bruno CENTRONE, p.77-102) et les origines
alexandrines, byzantines et musulmanes de I’alchimie occidentale (Pinella

1. Gian Mario CAzZzZANIGA (éd.), Storia d’Italia. Annali 25: Esoterismo, Turin,
G. Einaudi, 2010 ; 16 x 22, Xxx-781 p. et [8] f. de pl. h. t., 85 €. ISBN : 978-88-06-19035-4.



672 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

TRAVAGLIA, p. 103-130). De fait, les éléments et courants présentés dans ces
contributions influérent notablement, serait-ce sous forme légendaire, sur les
ésotérismes occidentaux modernes et contemporains, lesquels s’en
réclameront volontiers, en leur adjoignant encore d’autres courants, comme
le montrent les études qui suivent. La deuxiéme partie aborde la formation
et les développements de 1’ésotérisme occidental de la fin du Moyen Age au
xvine siécle. Ce sont d’abord les courants de la période que I'on pourrait
qualifier d’humaniste : les motifs iconographiques et leur fonction de
protection et de conservation du savoir, particuliérement chez Giorgio
Vasari et Giordano Bruno et sur la Porte magique de Rome (Mino GABRIELE,
p. 133-147) ; Phermétisme et ses lectures chrétiennes, principalement a la fin
du Moyen Age (Vittoria PERRONE COMPAGNI, p. 149-173) ; la prisca theologia
florentine (Cesare VASOLL p. 175-205); le démonisme chez Guglielmo
Grataloro et Cardan (Marialuisa BALDI, p. 208-230) ; la magie chez Giordano
Bruno (Simonetta BASSI, p. 231-256), la kabbale chrétienne en Italie (Jean-
Pierre BRACH, p. 257-288). Ce sont ensuite les courants et débats du Sieécle
des Lumiéres : la bulle Coeli et terrae de Sixte V, condamnant les pratiques
divinatoires, et ses premiéres conséquences inquisitoriales (Vincezo LAVENIA,
p. 289-321) ; le rosicrucianisme vénitien (Federico BARBIERATO et Adelisa
MALENA, p. 323-357) ; les débats italiens sur la sorcellerie au XVvI® siecle
(Mario ROsA, p. 359-375; sur cette question, voir, ci-dessous, la section
« Magie et divination ») ; la permanence de préoccupations ésotériques dans
I'ceuvre de Joseph de Maistre (Gerardo TOCCHINI, p. 377-401). On constate
que, a mesure quune large part des courants ésotériques s’éloignait des
institutions ecclésiales, ceux-ci pouvaient, par certains aspects, se rapprocher
du projet de la modernité et méme le faconner et s’y inscrire. C’est ce
qu’illustre aussi la troisieme partie, plus particulierement consacrée au XIx®
siecle : I'inspiration ésotérique et maconnique des jardins vénetes modernes
destinés a former le sujet et ses communautés réservées (Barbara MAZZA
BOCCAZZI, p. 405-429) ; héritage national et nouvelle ritualité civile chez Ugo
Foscolo (Francesca FEDI, p. 431-453) ; Pimportance de la figure dantesque
dans la construction de 'identité nationale (Gian Mario CAZZANIGA, p. 455-
475) ; Elie Benamozegh, dernier kabbaliste italien, qui cherche a revivifier
I’Europe par un retour a I’Orient et a une religion unitaire gardée par Israél
(Alessandro GUETTA, p. 477-498 ; sur Benamozegh, voir, plus loin, la section
« Kabbale ») ; Garibaldi, successivement saint-simonien, mazziniste, théiste
anticlérical et macon humaniste (Gian Mario CAZZANIGA, p. 499-519) ; le
spiritisme et la parapsychologie a I’age positiviste (Simona CIGLIANA, p. 521-
546) ; le recours napolitain a la sagesse égyptienne pour fonder une tradition
italique (Gian Mario CAZZANIGA, p.547-566). La quatriéme partie, qui
couvre le Xx¢ siecle, confirme ce qui s’annoncait aux siecles précédents, a
savoir le dialogue entre les courants ésotériques et les tenants de la raison
critique éclairée : le théosophisme et ’anthroposophie (Marco PASI, p. 569-
598) ; le néopaganisme et les arts magiques pendant le fascisme (Marco



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 673

ROSSI, p. 599-627) ; histoire des religions chez Raffaele Pettazoni, Ernesto
De Martino, Vittorio Macchioro et dans la Société italienne de
métapsychique (Silvia MANCINI, p. 629-658) ; la situation des courants
chrétiens au sein de I’ésotérisme italien et, plus largement, des institutions
culturelles, religieuses et politiques italiennes (Jean-Pierre LAURANT, p. 659-
693) ; ésotérisme et nouvelles religiosités (Giovanni FILORAMO, p. 695-717).
Ce volume confirme que les courants ésotériques, malgré leur affirmation
d’immuabilité, ont bien une histoire largement faite de relectures
adaptatives, a mesure que se transforment les contextes historiques, du
corpus référentiel formé a la Renaissance a partir de documents réellement
ou supposément antiques.

Le sujet de Music and Esotericism, édité par Laurence WUIDAR?, n’est pas
tout a fait nouveau, que l'on pense seulement aux travaux de Jocelyn
Godwin sur cette question. Nous verrons plus loin dans ce bulletin d’autres
travaux concernant aussi cette question (dans la section « Kabbale », Chani
Haran Smith, Tuning the soul, et, dans la section « Renaissance », Tiziana
Pangrazi, La Musurgia universalis di Athanasius Kircher). Ce recueil, issu
d’un colloque de 2008 qui portait le méme intitulé, part d’'un constat : les
interactions entre la musique et ’ésotérisme sont importantes et anciennes,
mais elles n’obéissent pas toujours au méme modele, se modifiant avec
I’épistémologie. C’est effectivement ce que 'on constate a la lecture de ce
volume. Il est organisé en trois parties qui traitent essentiellement
de personnages (musiciens, musicologues ou personnes ayant
occasionnellement parlé de musique). La premiére partie couvre pour
I'essentiel les XvI¢ et XvIi® siécles : Albumasar et Kircher, autour du pouvoir
magnétique de la musique (Charles BURNETT, p. 13-22) ; Evrart de Conty
(Amandine MUSSOU, p. 23-43) ; Orlando di Lasso (Marjorie A. ROTH, p. 45-
76) ; John Dowland (Anthony ROOLEY, p. 77-94) ; Thomas Campion (Barbara
KENNEDY, p. 95-107) ; Giovambattista della Porta (Concetta PENNUTO, p. 109-
127) ; Campanella (Marta MOISO, p. 129-155) ; Descartes, Mersenne, Peiresc
et Gassendi (Brigitte VAN WYMEERSCH, p. 157-175) ; Kepler (David JUSTE,
p. 177-195). La deuxiéme partie, trés courte, traite des théories
philosophiques de la musique chez Proclus (Maél MATHIEU et Daniel COHEN,
p. 199-225) et chez Kant, Hegel, Schopenhauer et Nietzsche (Jacques
AMBLARD, p. 227-241). La troisiéme partie concerne les XIX® et XX® siécles :
Madame Blavatsky (Tim RUDB@G, p.245-264); Ferruccio Busoni (Judith
CRISPIN, p. 265-293); Scriabine (Barbara ANIELLO, p. 295-328); Webern
(Wouter J. HANEGRAAFF, p. 329-353) ; Helmuth Krausser (Gyorgy E. SZONY,
p. 355-376).

Hermes in the Academy, édité par Wouter ]J. HANEGRAAFF et Joyce
PINENBURG?, est un recueil qui a les défauts de ses qualités, défauts et

2. Laurence WUIDAR (éd.), Music and Esotericism, Leyde-Boston, Brill (coll. « Aries
Book Series » 9), 2010 ; 17 x 25, VII-379 p., ISBN : 978-90-04-18267-7.
3. Wouter J. HANEGRAAFF et Joyce PUNENBURG (éd.), Hermes in the Academy. Ten



674 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

qualités qui tiennent au genre méme de 'ouvrage, lequel requiert presque
inévitablement des contributeurs d’exprimer toute leur satisfaction (voire
toute leur modeste autosatisfaction, lorsqu’ils en sont partie prenante) de ce
que 'on célebre et de le faire, de préférence, avec une légereté de bon aloi.
En effet, ce volume est publié pour le dixiéme anniversaire du
Capaciteitsgroep Geschiedenis van de Hermetische filosofie de I'université
d’Amsterdam. Il est constitué de quatre parties d’inégal intérét. La premiére,
trés factuelle, voire anecdotique, relate les débuts de la chaire d’Histoire de
la philosophie hermétique et ses développements ultérieurs en un institut
d’études et d’enseignement. Dans la deuxieéme, des enseignants actuels
(W. J. HANEGRAAFF, Kocku von STUCKRAD, Marco PASI) ou passés (Jean-
Pierre BRACH, Olav HAMMER) font une sorte d’état de leurs recherches (sur,
respectivement, Pléthon, les études académiques sur [Dastrologie,
l'occultisme, I'arithmologie renaissante, Martinus Thomsen). La troisiéme
partie réunit quelques témoignages d’étudiants. La quatrieme partie, enfin,
resitue ce domaine de recherche universitaire dans son histoire
(Allison P. COUDERT), dans sa « géographie » académique (Antoine FAIVRE
pour la France, Nicholas GOODRICK-CLARKE pour la Grande-Bretagne,
Monika NEUGEBAUER-WOLK pour I’Allemagne, Joyce PUNENBURG pour la
Bibliotheca Philosophica Hermetica, le Ritman Institute et les éditions De
Pelikaan). Sont aussi proposées, dans cette partie, par Andreas B. KILCHER,
« sept theses épistémologiques sur I'ésotérisme ».

Le Petit Dictionnaire des cultes politiques en France de Cyril LE TALLEC*
brasse large puisque y sont présentés prés de quatre cents mouvements et
revues « politico-ésotériques » de France de 1960 a 2000 (et encore I’A. s’est
généralement abstenu de mentionner les « nombreuses formations musicales
liées a ces courant ésotérico-politiques [...] les multiples arcanes de la
chrétienté traditionaliste ou intégriste [...] [et] les spheres liées a la franc-
maconnerie », p. 8-9). Si Uon ne sait pas trop ce qu’il faut entendre par
« cultes » dans cet ouvrage, on apprend en revanche qu’« ésotérisme » y
« désigne un ensemble de doctrines ou d’enseignements dont le sens
profond, caché, est réservé a ceux qui sont capables d’en saisir le sens...
souvent par le biais d’une initiation spécifique favorisant une sorte
d’“éveil” » (p. 7). Autant dire que ’A., c’est son droit, ne s’embarrasse pas de
subtilités terminologiques, ainsi que le confirme encore 'intitulé de 'une des
sections de la bibliographie: «Point de vue sectaire ou largement
spéculatif » (p. 265), ol se cotoient, parmi d’autres, les auteurs de L’Enigme
sacrée, Zam Bhotiva, Robert Charroux, I’abbé de Nantes, Moon, etc., mais
pas, pour n’en citer qu’un, Plinio Corréa de Oliveira, dont le Révolution et

years’ study of western esotericism at the University of Amsterdam, Amsterdam,
Amsterdam University Press, 2009 ; 16 x 24, 163 p., ISBN : 978-90-5629-572-1.

4. Cyril LE TALLEC, Petit Dictionnaire des cultes politiques en France, 1960-2000, Paris,
L’'Harmattan (coll. « Questions contemporaines »), 2010 ; 14 x 22, 278 p., 25 €. ISBN : 978-
2-296-12941-2.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 675

Contre-Révolution est, pour ainsi dire, le manuel du groupe Tradition-
Famille-Propriété (lequel fait 'objet d’une notice, p. 250-251). De fait, qui
trop embrasse mal étreint: trés visiblement, ’A. ne possede qu’une
connaissance approximative et sans doute de seconde main de plusieurs des
doctrines qu’il entend présenter (le plus souvent sans indiquer les sources de
ses citations entre guillemets — ainsi, je doute fort que ce soit Henry
Montaigu ou ses émules qui qualifient son ceuvre « d’ésotéro-occultiste »,
p. 192), et, surtout, pourquoi ne rien consacrer aux revues et groupements de
Georges Lusseaud, dont les préoccupations « ésotérico-politiques » (pour
parler comme I’A.) sont notoires, mais citer si souvent 1’association Politica
hermetica et sa revue du méme nom, en signalant « que la majorité des
intervenants (sauf quelques notables exceptions) peut étre classée a droite »,
sans indiquer de quels intervenants et de quelle droite il s’agit, mais en
continuant par une citation (sans sources), qui laisse clairement entendre
que plusieurs desdits intervenants appartiennent aux « droites radicales »
(p. 217), tout en omettant soigneusement de préciser que ’association
Politica hermetica n’est ni ésotérique ni politique, mais qu’elle étudie tout
bonnement, de maniére académique, les liens historiques entre ésotérisme et
politique (liens qui, soit dit en passant, ne sont pas principalement ni
majoritairement de droite, ainsi qu’en témoignent tout particuliérement,
parmi les numéros de la revue Politica hermetica — au nombre de quatorze
en 'an 2000, bien que I’A. ne cite que les deux premiers —, les numéros 3,
« Gnostiques et mystiques autour de la Révolution francaise», et?9,
« Esotérisme et socialisme »).

Pensée grecque et Sagesse d’Orient est un volume d’hommage offert a
Michel Tardieu® qui traduit la diversité des intéréts de cet universitaire, qui
s’est cependant surtout illustré par des travaux sur le gnosticisme, le
manichéisme et le néoplatonisme, autant de sujets qui ne peuvent
qu’intéresser le chercheur en histoire de 1’ésotérisme, tant ils sont souvent
associés, a tort ou a raison, a la formation et a la réputation de I’ésotérisme.
Il n’est évidemment pas question de rendre compte ici de 'intégralité de ce
beau volume qui rassemble une cinquantaine de contributions, souvent fort
pointues. Je me contenterai donc de mentionner au cours de ce bulletin 'une
ou lautre d’entre elles quand 'occasion s’y prétera.

Le recueil Meditatio — Refashioning the self° ne traite que tres
indirectement d’ésotérisme (pour I'essentiel dans une contribution consacrée

5. Mohammad Ali AMIR-MOEZzI, Jean-Daniel DuBois, Christelle JULLIEN et Florence
JULLIEN (dir.), Pensée grecque et Sagesse d Orient. Hommage a Michel Tardieu, Turnhout,
Brepols (coll. « Bibliothéque de I'Ecole des Hautes Etudes — Sciences religieuses » 142 —
série « Histoire et prosopographie de la section des Sciences religieuses » 5), 2009 ;
16 x 24, 747 p., ISBN : 978-2-503-52995-0.

6. Karl ENENKEL & Walter MELION (éd.), Meditatio — Refashioning the self. Theory
and practice in late medieval and early modern intellectual culture, Leyde-Boston, Brill
(coll. « Intersections » 17), 2011 ; 17 x 25, XX-439 p., 99 €. ISBN : 978-90-04-19243-0.



676 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

a Lefévre d’Etaples dont je rendrai compte dans la section « Renaissance ») ;
toutefois, la quinzaine d’études qu’il réunit et qui couvrent une période qui
va du XII® au XVII® siecle permettent de mieux comprendre les antécédents et
le contexte de cette activité spirituelle qu’est la méditation, mettant en jeu
différents supports (pensées, images, textes) et différentes facultés
(intellectuelle ou volitive et affective) a I’époque ol apparait et se développe
I’ésotérisme moderne et qui se retrouvent encore, par exemple, dans la
méthode de la Fraternité du Paraclet au milieu du xx¢ siécle, méthode qui
associe a la concentration d’esprit une pratique réglée de la méditation
portant notamment sur I'Ecriture et des symboles graphiques jusqu’a ce que
soit approchée au plus prés et, peut-étre, atteinte I'union de lesprit a
I'Esprit”. De ce point de vue, la contribution de Diana STANCIU (p. 127-152)
sur Gabriel Biel est particuliérement éclairante en ce qu’elle montre chez ce
théologien le role structurant de la méditation par laquelle 'homme se
réalise pleinement en s’élevant jusqu’a un contact immédiat et transformant,
par la grace, entre I’ame a son sommet intellectif et Dieu.

Esotérisme et christianisme. — Les questions des origines du
christianisme, de son rapport exact au judaisme et de la formation de
I'orthodoxie continue a faire couler beaucoup d’encre. Elles concernent
I'ésotérisme chrétien a plusieurs titres et principalement quant a déterminer
la réalité d'un enseignement réservé du Christ a certains de ses disciples et
de ceux-ci a d’autres selon des filiations qui ne recouvriraient pas
nécessairement celles de la hiérarchie ecclésiastique. Joachim Jeremias avait
déja relevé, notamment dans La Derniére Céne et dans Jérusalem au temps
de Fésus, des attestations d’un savoir réservé transmis oralement autour du
premier siecle de notre ére. Jean Daniélou (« Aux sources de I’ésotérisme
judéo-chrétien », 1960; « Les traditions secrétes des apotres », 1963) a
ensuite popularisé I'idée d'un ésotérisme chrétien originel largement
enraciné dans le judaisme de son temps. Bien que Simon Claude Mimouni
ait justement montré la circularité du raisonnement de Daniélou dans la
reconstruction par ce dernier du judéo-christianisme?, les témoignages
patristiques abondent en la matiére et permettent d’établir, comme 1'ont
bien vu, par exemple, Guy G. Stroumsa (Hidden Wisdom, 1996 et 2005°) ou
Margaret Barker (The Great High Priest, 2003'°), que I'idée d’une tradition
secréte remontant a Jésus fut alors un fopos. De ce point de vue, la récente
traduction francaise du classique de Walter BAUER, Rechtgldubigkeit und
Ketzerei im dltesten Christentum: Orthodoxie et hérésie aux débuts du

7. Voir Pier Luigi ZOCCATELLI, Le Liévre qui rumine, Milan, Arche, 1999, p. 127-133
(voir Rev. Sc. ph. th. 84 [2000], p. 730-731).

8. Simon Claude MIMOUNI, Le Judéo-christianisme ancien, Paris, Ed. du Cerf, 1998,
p- 325-336 ; voir Rev. Sc. ph. th. 84 (2000), p. 705.

9. Rev. Sc. ph. th. 82 (1998), p. 660-661, et 91 (2007), p. 565-566.

10. Rev. Sc. ph. th. 89 (2005), p. 766.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 677

christianisme, augmentée d’une « Préface » d’Alain LE BOULLUEC et d’un
« Supplément » de Georg STRECKER, qui fait le point sur la question du
judéo-christianisme et rapporte la réception de I'ouvrage, est
particuliérement bienvenue!l. En effet, méme si, ainsi que le constate A. Le
Boulluec, éminent spécialiste dont La Notion d’hérésie dans la littérature
grecque, II*-11° siécles (1985) demeure une référence fondamentale, le défaut
majeur de l'exposé de Bauer, selon qui I'hérésie précede souvent
l'orthodoxie, est précisément de projeter I'antithese hérésie/orthodoxie sur
une période ou elle ne s’était pas encore formée, cette étude reste aussi
stimulante que suggestive, ne serait-ce que parce qu’elle invite aujourd’hui
son lecteur a éviter I’anachronisme doctrinal en n’appliquant pas des notions
étrangeres a ’époque que 'on considére, ainsi que le font trés volontiers les
contempteurs de [Désotérisme qui recourent a la catégorie tardive,
hérésiologique et polémique de gnosticisme pour expulser I'ésotérisme du
christianisme « orthodoxe » 12.

C’est précisément de la formation de I'hérésie et de I'orthodoxie dans le
judaisme et le christianisme que traite La Partition du judaisme et du
christianisme de Daniel BOYARIN %, Résumée trés schématiquement, la thése
de PA. est que le christianisme n’est pas issu du judaisme, mais que I'un et
l'autre sont comme deux fréres siamois qui se sont trés lentement (jusqu’au
ve siécle) départagés et différenciés a posteriori en se reconnaissant a eux-
mémes et réciproquement des marqueurs spécifiques jusque la communs
dans une large mesure (il y avait des juifs chrétiens, des juifs non chrétiens
et des chrétiens non juifs, les uns et les autres pouvant étre ou non
binitariens, c’est-a-dire reconnaitre ou non une deuxiéme entité divine, le
Logos), pour en arriver finalement, par la concrétion et la recomposition de
ces marqueurs, en fonction de compréhensions respectives devenues
désormais différentes du judaisme, et par la formalisation de ce qu’est (ou
devrait étre) une religion, a des frontiéres précisément déterminées avec, du
c6té juif, 'affirmation d’une appartenance d’abord « ethnique » et, pour
cela, indépendante des divergences doctrinales ('unanimité étant jugée
potentiellement dangereuse pour la communauté qu’elle pourrait conduire
au fractionnement) et, du c6té chrétien, la reconnaissance d’une

11. Walter BAUER, Orthodoxie et hérésie aux débuts du christianisme. Seconde édition
revue et complétée par un Supplément de Georg STRECKER ; traduction par Philippe
VUAGNAT, révisée et complétée par Christina et Simon C. MIMOUNI ; préface d’Alain LE
BOULLUEC, Paris, Ed. du Cerf (coll. « Patrimoines. Christianisme »), 2009 ; 15 x 24, 348 p.,
40 €. ISBN : 978-2-204-08516-8.

12. Sur ce point, je me permets de renvoyer a mon Esotérisme et Christianisme.
Histoire et enjeux théologiques d’une expatriation, Paris, Ed. du Cerf, 2007.

13. Daniel BOYARIN, La Partition du judaisme et du christianisme, Paris, Ed. du Cerf
(coll. « Patrimoines. Judaisme »), 2011; 15 x 24, 447 p., 48 €. ISBN : 978-2-204-09309-5.
Cette traduction comprend en plus de I'édition originale (Border lines, 2004), une
« Postface pour I’édition francaise » qui traduit des rétractations de I’A. de 2009, suscitées
par des critiques.



678 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

appartenance indépendante de I’ « ethnicité » (une appartenance religieuse)
et, pour cela, fondée sur des critéres d’orthodoxie (le dissentiment étant jugé
dangereux pour la cohésion ecclésiale). Mais, une fois les distinctions posées
et admises, et le fonds commun ainsi occulté, celui-ci put ressurgir de
I'ombre ; en effet, I’A. montre que la théologie du Logos, bien que devenue
propre au christianisme, réapparut dans la kabbale (p. 212, 221 et 258-259),
notamment avec la figure de Metatron.

Le recueil Studies in Rabbinic Judaism and Early Christianity, édité par
Dan JAFFE', rejoint par bien des aspects la problématique de D. Boyarin
(d’ailleurs souvent cité). La premiére partie comprend deux contributions sur
ce qu’il est convenu d’appeler « le Jésus de I'histoire » : Daniel MARGUERAT
(p. 3-16) discute les résultats de la « troisieme quéte », commencée dans les
années 1980, du Jésus historique, quéte qui interpréte les conflits de Jésus
avec ses contemporains comme des conflits internes au judaisme, mais ou,
selon T’A., il faut déja reconnaitre une singularité de Jésus au sein du
judaisme, laquelle va mener a lautonomisation progressive du
« mouvement de Jésus » : radicalisation de I’amour inconditionnel, primat
de la morale sur la pureté et obsolescence de la médiation sacrificielle du fait
de la présence immédiate de Dieu, urgence eschatologique sans souci
pragmatique. Francois BLANCHETIERE (p. 17-26) voit dans Jésus, non un
fondateur, mais un réformateur. La deuxiéme partie rassemble trois
contributions sur les juifs chrétiens dans la littérature rabbinique. Barak S.
COHEN (p. 29-44) montre que les passages du Talmud de Babylone allégués
comme des preuves de contacts entre juifs et chrétiens (supposés étre les
minim visés par ces textes) dans la région de Nehardea témoignent plutot de
contacts avec la tradition rabbinique palestinienne. Dan JAFFE (p. 45-66),
examinant particuliérement I’épisode célébre de I'arrestation d’Eliézer pour
minuth, explique que linscription tardive (a partir du 1 siecle) de cet
épisode dans le Talmud « a pour vocation a posteriori de créer la scission
entre juifs rabbiniques et juifs messianiques » (p. 52), alors méme que I'on
voudrait encore, sans plus cependant le pouvoir, récupérer le christianisme.
Avinoam COHEN (p. 67-84), relevant que la contradiction maintes fois
soulignée (et résolue de diverses maniéres) par les Sages entre Nb 6, 26
(« Que YHWH léve vers toi Sa face ») et Dt 10, 17 (« [YHWH] ne léve pas
les faces ») ne serait qu’apparente et n’avait tant été étudiée qu’en réponse a
des polémiques chrétiennes niant que Dieu puisse favoriser Israél, ceci a
I'époque de Yavneh, si, avec 'auteur, on accorde crédit sur ce point au
Talmud de Babylone (D. Boyarin, op. cit., parle volontiers de la « légende de
Yavneh » fabriquée par les stammaim autour du V¢ siecle). La troisiéme
partie étudie les origines juives du christianisme. Daniel R. SCHWARTZ
(p. 87-105) ressaisit I’arriére-fond juif du premier christianisme a partir de

14. Dan JAFrE (éd.), Studies in Rabbinic Judaism and Early Christianity. Text and
context, Leyde-Boston, Brill (coll. « Ancient Judaism and Early Christianity » 74), 2010 ;
17 x 25, X1lI-248 p.103 €. ISBN : 978-90-04-18410-7.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 679

trois poles représentés par les figures de Jean-Baptiste — proche des milieux
qumraniens qui relativisent ’ascendance juive et l'origine judéenne et
souhaitent voir s’alléger une Loi qu’ils ne parviennent pas a accomplir
parfaitement —, de Jésus — Galiléen au message messianique et comportant
d’indéniables dimensions politiques — et de Paul — membre de la diaspora
hellénistique encline a minimiser ’ascendance juive, 'origine judéenne et la
Loi (en la spiritualisant, du fait de la difficulté de I'observer en un milieu
religieusement mixte et ol le relativisme culturel est courant). De la sorte,
selon A, les disciples de Paul et de Jean-Baptiste purent rejoindre ceux de
Jésus une fois que ces derniers eurent assumé Déchec politique du
messianisme de Jésus et fait porter 'accent sur la résurrection comme
inauguration d’une nouvelle alliance et comme dépassement de la condition
corporelle limitée par la victoire sur la mort si bien que la sainteté pouvait
devenir universelle par l'adhésion a un nouveau type de judaisme
uniquement défini par la foi. Jonathan BOURGEL (p. 107-138) reconsidére le
récit du départ des membres de I'Eglise de Jérusalem pour Pella en 68 et en
conclut que ce départ n’a pas entrainé une séparation religieuse entre ces
judéo-chrétiens et les autres juifs. Eyal REGEV (p. 139-159) montre que le
rejet du Temple par Jésus tel qu’on pense pouvoir le déduire de I’évangile
selon saint Marc est loin d’étre aussi massif et complet qu’on le dit souvent.
La quatrieme et derniere partie considere les rapports du paganisme au
christianisme primitif. Emmanuel FRIEDHEIM (p. 163-185), rappelant
I'indéniable réalité d’influences paiennes sur le christianisme des 1° et I®
siecles, releve des traces de possibles influences antérieures (mysteres,
illumination, angélologie, etc.) sans que lon puisse les affirmer avec
certitude et moins encore les considérer directes, étant donné qu’on les
rencontre aussi a Qumran et dans le monde rabbinique. Stéphanie E. BINDER
(p. 187-230), surtout a partir du cas de la Carthage des I et II® siécles,
explique que la ol les communautés chrétiennes et juives existent elles
entretiennent des relations étroites de proximité et de rivalité, non dénuées
d’un souci apologétique et polémique.

On sait a quel point les notions de gnose, de gnosticisme, de gnostiques
ont suscité des débats tant elles sont redevables a I’hérésiologie de leurs
utilisations anciennes et contemporaines (notamment, je I'ai dit, pour étre
appliquées a I'ésotérisme). J'avais abordé cette question & propos du trés
beau livre de Karen King, What is gnosticism ? (2003) . David BRAKKE est
bien au fait de cette difficulté, mais avec The Gnostics'® il argue, 4 mon sens
de maniére convaincante, que ’on peut a la fois dénoncer dans la catégorie
traditionnelle de gnosticisme une fabrication inappropriée (notamment par
son flou et son ampleur) a ’objet qu’elle entend décrire et reconnaitre qu’il y

15. Rev. Sc. ph. th. 89 (2005), p. 143.

16. David BRAKKE, The Gnostics. Myth, ritual, and diversity in early christianity.
Cambridge (Massachusetts), Londres, Harvard University Press, 2010 ; 16 x 25, X1-164 p.,
22 €. ISBN : 978-0-674-04684-9. L’ouvrage de Bauer y est discuté aux pages 6-7.



680 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

a bien une « école gnostique de pensée » identifiable et descriptible : il s’agit
selon lui de la gnose séthienne, laquelle seule mériterait d’étre dite
« gnostique » et qui, cependant, est fondamentalement chrétienne, non pas
qu’elle serait issue d’une sorte de tronc chrétien qui serait le christianisme
ensuite déclaré orthodoxe, mais en tant que réponse, parmi d’autres, a la
prédication et au ministere du Christ. Les deux derniers chapitres du livre
sont précisément consacrés a cette diversité des réponses chrétiennes,
diversité que I’A. nuance, soulignant qu’elle ne signifia pas d’emblée
séparation ou éclatement, mais que les chrétiens des différents courants
étaient engagés dans wun processus d’« autodifférentiation [self-
differentiation] » qui les réunissait, méme si, par ailleurs, ils demeuraient
rivaux. C’est au sein de ce processus que, progressivement aussi, et sur une
longue durée, 'orthodoxie s’est affirmée et a rejeté ce qu’elle qualifia alors
d’hétérodoxie, mais elle ne le rejeta que partiellement, reprenant, sans le
dire, certains schémas et modeéles de pensée faconnés par les gnostiques.
Ainsi, pour n’en prendre quun exemple, particulierement significatif quant
a 'objet de ce bulletin, la thématique de I'ascension mystique, sans doute
liée & la pratique (réitérée ?) d’un baptéme, transita clandestinement jusqu’a
Augustin et Denys par l'intermédiaire de Plotin (p. 74-83).

Dans mon dernier bulletin, j’ai rendu compte de I’excellent ouvrage
d’Andrew C. Itter, Esoteric Teaching in the Stromateis of Clement of
Alexandria'. Avec Angelic Pneumatology, Bogdan Gabriel BUCUR 'S, aborde
un autre sujet, la pneumatologie angélomorphique, et d’autres textes de
Clément (ou, pour reprendre une expression de 'A., des textes de « l'autre
Clément »), les Hypotyposes, les Extraits de Théodote, les Eclogues
prophétiques et les Adombrations. On connait 'importance des christologies
angéliques au début du christianisme (notamment autour de la figure de
I'ange du grand conseil) et dans certains courants de 1'ésotérisme chrétien
(notamment autour de la figure de Métatron, 'ange de la Face), mais la
pneumatologie angélique a été moins étudiée. Cet ouvrage vient donc
combler une certaine lacune. Cette étude est structurée autour de trois
thémes: la pneumatologie angélomorphique (ce dernier qualificatif
signifiant des caractéristiques angéliques, mais pas nécessairement une
nature angélique), le binitarisme (c’est-a-dire « une bifurcation de la divinité
qui n’exclut pas une conception fondamentalement monothéiste », p. XXVII,
l'auteur reconnait ici sa dette a 'égard de D. Boyarin) et, apparentée a ce
dernier, la christologie spirituelle (spirit christology, Geistchristologie,
application au Christ du langage du pneuma). L’ouvrage est constitué de
trois parties : Clément, ses prédécesseurs (Apocalypse, Pasteur d’Hermas,
Justin) et, enfin, un auteur qui, quoique tardif, est connu pour son caractére

17. Rev. Sc. ph. th. 94 (2010), p. 542-543.

18. Bogdan Gabriel BUucUR, Angelic Pneumatology. Clement of Alexandria and other
early christian witnesses, Leyde-Boston, Brill (coll. « Supplements to Vigiliae
Christianae » 95), 2005 ; 17 x 25, XXIX-232 p., ISBN : 978-90-04-17414-6.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 681

traditionnel, voire archaique, le Syriaque Aphrahat. Je n’en retiens ici que
les éléments qui concernent le plus directement notre propos, a savoir que la
pneumatologie  angélomorphique, avant d’étre scindée en une
pneumatologie ('Esprit et les sacrements) et une angélologie (I'ange
gardien), constitua une étape importante de la pneumatologie, issue,
notamment par le biais de ’Apocalypse et de Mt 18,10, des spéculations
juives, principalement de la littérature des Palais, sur la Face et ses anges et
sur I'angélification des gnostiques au cours d’une ascension intérieure (je
renvoie a ce que je dis plus haut sur ce point), ceci en lien avec 'uvre du
Char.

Magie et divination. — Je réunis ici ces deux rubriques, qui auraient pu
aussi bien faire chacune ’objet d’un traitement propre, parce que la majeure
partie des ouvrages dont je vais maintenant rendre compte les associe.

Architecturer Iinvisible? dépasse largement le propos de ce bulletin
puisque ce volume collectif entend explorer, selon la méthode du
comparatisme expérimental, la « présence » dans les rituels sacrificielles
d’Afrique noire et de Gréce ancienne surtout. Toutefois, comme I'indiquent
et la présence du terme « ligatures » dans le sous-titre et, en introduction, la
précision qu’« il n’y avait donc pas a séparer ici les pratiques divinatoires
des pratiques sacrificielles. Nous sommes dans un univers de captation que,
faute de mieux, nous dirons magique » (p. 26). De ce point de vue, on
retiendra surtout la contribution de Marcello CARASTRO sur les katadesmoi,
les « ligatures » rituelles grecques (p. 263-291).

Dans un précédent bulletin?, j’avais dit tout le bien que je pensais de
Heavenly Writing (2004) de Francesca ROCHBERG, description détaillée des
différentes mantiques, principalement astrologiques, babyloniennes. Le
méme auteur a donné depuis un recueil de vingt et un articles, In the path of
the moon?!, qui en reprend, avec la méme qualité, les principaux éléments,
mais, apports nouveaux, en en signalant le plus souvent la continuation dans
le monde gréco-romain.

Le Diable au sabbat de Martine OSTORERO?? s’inscrit dans la ligne des
travaux d’Alain Boureau, Satan hérétique (2004) et Le Pape et les sorciers

19. Michel CARTRY, Jean-Louis DURAND et Renée KOCH PIETTRE (dir.), Architecturer
Pinvisible. Autels, ligatures, écritures, Turnhout, Brepols (coll. « Bibliotheque de I’Ecole
des Hautes Ftudes — Sciences religieuses » 138), 2009 ; 16 x 24, 448 p., ISBN : 978-2-503-
53172-4.

20. Rev. Sc. ph. th. 91 (2007), p. 567-568.

21. Francesca ROCHBERG, In the path of the moon. Babylonian celestial divination and
its legacy, Leyde-Boston, Brill (coll. « Studies in ancient magic and divination » 6), 2010 ;
17 x 25, XXI-445 p., ISBN : 978-90-04-18389-6.

22. Martine OSTORERO, Le Diable au sabbat. Littérature démonologique et sorcellerie
(1440-1460). Préface de Agostino PARAVICINI BAGLIANI, Florence, Sismel — Edizioni del
Galluzzo (coll. « Micrologus’ Library » 38), 2011 ; 15 x 21, XVII-806 p., ISBN : 978-88-8450-
402-9.



682 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

(2004), ainsi que du dossier « Le diable en proces » de la revue Médiévales
(n° 44, 2003), auquel M. Ostorero a collaboré, travaux dont j’ai rendu compte
dans ce bulletin®. En effet, ’A. montre que, dés avant la publication du
Malleus maleficarum (1486)%, la démonologie battait son plein. Pour ce
faire, ayant précisé que le développement de la démonologie et de la
conviction de la réalité du sabbat procédait pour l'essentiel de la
convergence de quatre facteurs — lassimilation de la sorcellerie et, plus
largement, de la magie, a une hérésie; une certaine influence de
I'antijudaisme (le sabbat vu comme une synagoga) ; 'imaginaire, largement
politique, du complot (amplifié par un passage de I'individuel au collectif, de
I'individu a la secte) ; I'intégration dans la magie savante de pratiques de la
magie populaire et, réciproquement, ’assimilation, par ses adversaires, de la
premieére a la seconde, soutenue par la généralisation et le renforcement de
la notion de pacte (particulierement sous I'influence d’un nouvel essor du
thomisme, et non sans forcer et gauchir les théses de saint Thomas d’Aquin
en la matiére) —, 'A. étudie la construction de trois discours démonologiques
des années 1450 et 1460 : le Tractatus contra invocatores demonum de Jean
Vinet, le Flagellum hereticorum fascinariorum de Nicolas Jacquier et le
Flagellum maleficorum de Pierre Mamoris. Bien qu’ils partagent, quoique a
des degrés divers, une méme conviction dans la réalité du sabbat, ces trois
auteurs different en fonction de leur perspective respective : le premier,
inquisiteur dominicain et maitre en théologie, cherche, en s’appuyant sur
saint Thomas, a « démontrer la réalité du diable, de la magie et des maléfices
et la possibilité du sabbat » (p. 723) ; le deuxiéme, lui aussi dominicain et
inquisiteur, et théologien réformateur en vue, entend « convaincre ses
adversaires de la réalité du sabbat » (p.724); le troisiéme, chanoine et
maitre es arts et en théologie de 'université de Poitiers, veut, par 'enquéte
et la confrontation des théories de saint Thomas avec celles de saint
Bonaventure et de saint Albert le Grand, ainsi qu’en s’appuyant sur la
meédecine, la philosophie naturelle et la littérature ancienne, « comprendre le
sabbat et les maléfices » (idem). De fait, si, des trois, Jacquier est le plus
radical, Mamoris est le plus modéré et, plutét que de stigmatiser I'origine
diabolique des pratiques en question, « il préfere souligner leur ambivalence
et se défend de les condamner trop hativement » (p. 557). A de nombreuses
reprises, ’A. souligne que cette démonologie convaincue de la réalité du
sabbat rencontrait deux obstacles (qu’elle dit étre « deux dogmes
chrétiens », p. 727) : le célébre canon Episcopi du Décret de Gratien (auquel
est consacrée la cinquieme partie de 'ouvrage), qui affirme le caractere
illusoire du vol des sorciéres, et le premier canon du quatriéme concile du
Latran (De fide catholica), qui affirme la spiritualité des anges (et donc des
démons) et la toute-puissance divine — autant de notions pour le moins

23. Rev. Sc. ph. th. 89 (2005), p. 146.
24. Voir ma recension de l'édition du Malleus maleficarum par Christopher
S. Mackay (2006) dans Rev. Sc. ph. th. 92 (2008), p. 856-857.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 683

difficile a concilier avec la réalité du sabbat et la force du démon, mais que
nos auteurs parviennent cependant le plus souvent a associer en relativisant
le canon Episcopi (ainsi, le conciliariste Jacquier reléve-t-il que ce canon ne
provient que d’un concile particulier et que plusieurs récits bibliques vont a
son encontre) et en affirmant, d’une part, que le diable peut assumer des
corps réels (ce sur quoi Mamoris reste prudent, préférant voir dans le diable
un maitre illusionniste) et, d’autre part, qu’il n’agit qu’avec la permission de
Dieu. En passant, I’A. évoque rapidement les conceptions ficinienne et
pichienne de la magie ; il est effectivement intéressant de constater que, en
1489, cet adversaire de Pic que fut I'évéque et maitre en théologie Pierre
Garsia®, tenant d’'une via communis plus large que le seul thomisme, tout
en affirmant la possibilité de 'intervention des démons dans la production
des mirabilia, maintenait simultanément la nature fondamentalement
illusoire de la magie et, particuliérement, du vol nocturne des sorciéeres,
conformément a l'interprétation traditionnelle du canon Episcopi, et que,
contrairement a Jacquier, il ne voit pas dans les sorciers une « secte ». La
deuxiéme moitié du Xve siecle est donc bien encore, ainsi que 'expose I'A.,
une période ou le débat n’est pas définitivement tranché. En effet, de
maniere fort suggestive, 'A. indique (p. 704-706) que I'une des raisons de la
divergence des positions sur la question de la réalit¢é du sabbat et de
I'intervention démoniaque pourrait bien étre d’ordre ecclésiologique, les
papalistes (comme Garsia) conservant les positions traditionnelles et se
sentant peut-étre davantage protégés des démons par la proximité du pape,
et les conciliaristes, soucieux de réforme, adoptant les positions nouvelles et
projetant, en miroir, sur les sorciers leur désir de collégialité. La méme
Martine OSTORERO édite, avec Georg MODESTIN et Kathrin UTz TREMP, le
volume collectif Chasses aux sorciéres et démonologie?®. Les dix-huit
contributions de ce beau volume sont réparties en trois sections, qui
correspondent a trois axes de recherche distincts: un axe politique qui, le
plus souvent a partir d’études de cas, présente les fonctions politiques de la
poursuite des sorciers; un axe plus directement religieux qui étudie les
rapports entre les différentes réformes chrétiennes et la persécution des
sorciéres ; enfin, un axe plus doctrinal qui examine les « redéfinitions » de la
sorcellerie, de la magie et de la sorcellerie. C’est de cette derniere partie que
je rendrai compte ici, car c’est elle qui concerne le plus directement le sujet
de ce bulletin. Y ont contribué plusieurs chercheurs déja mentionnés dans
mes bulletins: Julien VERONESE?, Jean-Patrice BOUDET?}, Béatrice

25. Voir Jérome ROUSSE-LACORDAIRE, Une controverse sur la magie et la kabbale a la
Renaissance, Geneéve, Droz, 2010.

26. Martine OSTORERO, Georg MODESTIN et Kathrin Utz TREMP (éd.), Chasses aux
sorciéres et démonologie. Entre discours et pratiques (XIve-XvIi® siecles), Florence, Sismel-
Edizioni del Galluzzo (coll. « Micrologus’ Library » 36), 2010 ; 15 x 21, XXVII-447 p., ISBN :
978-88-8450-392-3.

27. Pour son L’Ars notaria au Moyen Age de 2007, voir Rev. Sc. ph. th. 94 (2010),



684 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

DELAURENTI? et Walter STEPHENS®. Le premier (p.271-329) donne une
édition critique partielle du Contra astrologos imperitos atque nigromanticos
(vers février 1396) de Nicolas EYMERICH (I'auteur du célebre Directorium
inquisitorum), traité adressé au confesseur de Jean I d’Aragon, qui,
explique J. Véronese, s’inscrit a la fois dans le développement de
I'assimilation de la magie a I'hérésie et dans la tradition de la littérature
chrétienne antidivinatoire, laquelle : « prend véritablement un tour nouveau
au XIv€ siécle quand des traités exclusivement consacrés a la divination et a
ses liens supposés avec le démon sont adressés a des prélats de haut rang ou
a des princes, en particulier dans I’espace francais et avignonnais » (p. 276).
L’occasion en aurait été la venue a Barcelone, en 1395, de quelques soi-
disant astrologues qui auraient fait de fausses prédictions. En les assimilant a
des magiciens, Eymerich leur reproche essentiellement de détourner les rites
chrétiens. J.-P. Boudet étudie « la postérité des condamnations de la magie a
Paris en 1398 » (p. 331-347), c’est-a-dire de la determinatio de la faculté de
théologie de I'université de Paris du 19 septembre 1398, qui conduisit Jean de
Bar au bicher. Cette determinatio a en effet fait jurisprudence au xve siécle,
puis a été répandue par sa reproduction dans le De prestigiis daemonum en
six livres (1568) de Johannes Wier (pourtant adversaire de la chasse aux
sorciéres), dans le commentaire de Francisco Pefia au Directorium
inquisitorum (1578) et dans la Démonomanie des sorciers de Jean Bodin
(1580), lequel entend l'employer contre Wier et Agrippa, et par son
utilisation dans les Disquisitiones magicae de Martin Del Rio (1599) et dans
le Traité des superstitions de Jean-Baptiste Thiers (1679), qui connaitra une
grande diffusion. Ainsi que 'explique ’'A., la determinatio doit son succes,
d’une part, a son caractére autorisé et didactique et, d’autre part, a sa
« relative plasticité » (p. 347) qui permet des emplois et des interprétations
divers et, parfois, contradictoires. Béatrice Delaurenti revient (p. 367-388) a
son sujet de prédilection : « le pouvoir des incantations », mais cette fois
plus particulierement chez Roger Bacon, Pierre d’Aban et Nicole Oresme,
trois auteurs qui partagent un commun refus naturaliste d’accorder un
pouvoir dans l'invocation a la signification des mots et aux démons. Elle
s’interroge aussi sur le réle, minime et en pointillés, de la vetula chez ces
trois auteurs: « faire-valoir » du savant chez Bacon; « femme trompée »
chez Pierre d’Aban ; « public complaisant » et étre malfaisant chez Oresme.
Elle en conclut que ces conceptions et représentations n’ont eu que peu
d’effet sur la démonologie contemporaine, laquelle, privilégiant ’opération
des démons n’avait que peu a faire des interprétations naturalistes du
pouvoir des mots. Walter Stephens (p. 407-425) resitue dans son contexte

p. 550.
28. Pour son Entre science et nigromance de 2006, voir Rev. Sc. ph. th. 92 (2008),
p. 853.
29. Pour son La Puissance des mots de 2007, voir Rev. Sc. ph. th. 92 (2008), p. 853-854.
30. Pour son Demon Lovers de 2002, voir Rev. Sc. ph. th. 88 (2004), p. 577.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 685

néoplatonisant le souci de Ficin de vérifier et de démontrer, par 'expérience,
la corporéité et la réalité des démons (les « bons» surtout, qui ont sa
faveur), largement, mais sans le dire, a I'aide du Timothée de Psellos, celui-ci
étant ensuite amplement invoqué par les démonologues de la deuxiéme
moitié du XvI® siécle qui virent en lui un témoin des plus fiables en la
matiere. Les deux autres contributeurs a cette partie du volume sont Michael
D. BAILEY et Astrid ESTUARDO FLACTION. Le premier (p. 349-366) remonte
I'un des courants d’idées qui mena a la diabolisation radicale de la magie au
début du xve siecle, celui de la préoccupation des clercs a I'égard de la
superstition, clercs qui, d’une part, se référaient ici essentiellement a
Guillaume d’Auvergne et a saint Thomas d’Aquin et, d’autre part,
s’inquiétaient du succés de l'astrologie et de la magie dans les cours,
principalement & la cour de France. La seconde (p. 389-403) s’intéresse a la
maniére dont le dominicain Girolamo Visconti, dans les années 1460, voulut
concilier la tradition du canon Episcopi avec les aveux des sorciers, ce qu’il
fit en « cherchant a prouver la possibilité de la sorcellerie sans pour autant
affirmer sa réalité » (p. 391), singuliérement en montrant que les sorciéres ne
sont pas mélancoliques mais, tout bonnement, hérétiques.

Dans un volume dont je parlerai plus amplement dans la section
« Renaissance », Pietro Pomponazzi*!, Maurizio BERTOLOTTI, avec
« Pomponazzi tra streghe e inquisitori. Il De incantationibus e il dibatto
Sulla stregoneria intorno al 1520 » (p. 385-405), souligne que, lorsque
Pomponazzi acheva son De incantationibus, en aolt 1520, la question de la
sorcellerie et de sa réalité était a I'ordre du jour en Italie, particuliérement
dans la région émilienne. Il s’interroge alors sur le réle et la place du traité
de Pomponazzi, particuliérement radical dans sa réfutation de la réalité de la
sorcellerie et des sabbats, dans cette polémique, et suggere que le De
incantationibus pourrait bien, sinon étre une réponse a la Quaestio de
strigibus du dominicain pisan Bartolomeo Spina (publiée en 1523, mais
rédigée en 1519, et qui circula probablement alors sous forme manuscrite),
du moins avoir été suscité aussi par elle.

C’est aussi des chasses sorcieres que traite Servants of Satan and masters
of demons de Gunnar W. KNUTSEN®2, mais dans une aire géographique peu
explorée de ce point de vue : Valence et Barcelone. L’A. remarque ainsi que
dans ces deux régions, pourtant proches par bien des points, les tribunaux de
I'inquisition se comportérent trés différemment en matiere de pratiques de

31. Marco SGARBI (éd.), Pietro Pomponazzi. Tradizione e dissenso. Atti del Congresso
internazionale di studi sur Pietro Pomponazzi. Mantova, 23-24 ottobre 2008, Florence,
L. S. Olschki (coll. « Biblioteca mantovana » 9), 2010 ; 17 x 24, VIlI-508 p., 52 €. ISBN : 978-
88-222-5955-4.

32. Gunnar W. KNUTSEN, Servants of Satan and masters of demons. The spanish
inquisition’s trials for superstition, Valencia and Barcelona, 1478-1700, Turnhout, Brepols
(coll. « Late medieval and early modern studies » 17), 2009 ; 16 x 24, X1v-227 p., ISBN :
978-2-503-52861-8.



686 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

sorcellerie. En effet, alors que I'inquisition de Barcelone punissait I’adoration
collective du démon, celle de Valence ignorait ce crime et punissait le
recours illicite a des objets ou des noms sacrés. L’A. explique, de maniére
fort convaincante et documentée, cette importante différence de traitement
par la convergence de plusieurs facteurs : 1°, un facteur démographique : les
zones rurales, terrain particulierement favorable au développement des
proces en sorcellerie, sont, au Sud, surtout peuplées par des morisques, dont
la tradition magique insiste sur le controle et la domination des démons par
les magiciens (ce qui ne s’accorde pas avec la démonologie et suppose des
marqueurs différents de la « superstition »); 2°, un facteur culturel: en
Catalogne, au contraire de la région de Valence, I'influence et la présence
des Francais (qui tenaient pour la réalité des phénomenes de sorcellerie
démoniaque) étaient fortes ; 3°, un facteur institutionnel : le scepticisme et la
prudence de l'inquisition a I'endroit des prétendus faits démoniaques est
notoire et réelle, aussi, 1a ou, comme a Valence, mais pas a Barcelone, elle
était en mesure de s’opposer aux tribunaux civils, plus séveres et moins
sceptiques, le fit-elle.

Avec son vingtiéme numéro, Les (Rois) Mages*®, la revue Graphé devient
une collection d’Artois Presses Université. Fidele a 'approche intertextuelle
de la Bible, de ses interprétations et de ses influences qui caractérisait les
premiers volumes, celui-ci étudie la formation du légendaire des mages
matthéens, du récit évangélique au roman de Michel Tournier, Gaspard,
Melchior et Balthazar. Probablement parce qu’il était impossible d’aborder
de maniére exhaustive la réception de la figure des mages, peu de place est
faite au recours aux mages évangéliques dans les polémiques médiévales et
renaissantes autour de la magie : les mages étaient-ils des magiciens ? D’ou
tenaient-ils leurs connaissances de I'avenement du Messie ? de I'inspiration
divine ? de la magie naturelle ? ou d’autre chose ? (Questions abordées par
la contribution d’A. Panaino au volume Esoterismo recensé plus haut,
section « Généralités ».) Toutefois, la contribution de Sébastien GALLAND,
«Les Rois Mages chez Marsile Ficin: formes, transformations et
déformations dun mythe “paien-chrétien” » (p.75-83), rejoint cette
problématique et, plus largement, celle de la philosophia perennis et de la
concorde des traditions, qui fut au départ de I'ésotérisme moderne. L’A.
explore ainsi la maniere dont Ficin inscrivit son sermon De Stella Magorum
au cceur de sa réflexion sur linspiration, ’astronomie, l’astrologie et,
justement, la magie, sous I’égide de ce Zoroastre dont les auteurs anciens (au
moins depuis Apulée), médiévaux et renaissants firent volontiers le pere de
la magie : « Que Ficin place a I'origine de la théologie la figure de Zoroastre
suggere qu’il n’est pas de théologie qui ne se complete dans la magie,
I’ésotérisme et les religions astrales » (p. 77). En conformité avec son projet
unitaire de conversion, laquelle est tout a la fois conversion des traditions

33. Jean-Marc VERCRUYSSE (dir.), Les (Rois) Mages, Arras, Artois Presses Université
(coll. « Graphé » 20), 2011 ; 16 x 24, 182 p-» 18 €. ISBN : 978-2-84832-130-1.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 687

paiennes au christianisme, notamment par la révélation de la présence du
Verbe dans les traditions les plus antiques, rénovation du christianisme par
le dévoilement de sa nature sapientielle, totale et englobante, et de retour de
I’ame & Dieu par un processus angélique et imaginal, Ficin interpréte le
voyage des mages sous la guidance de I’étoile comme une attestation de la
primauté originelle de I'Orient, un voyage vers le Christ des sagesses
paiennes et une ascension de I’ame : un voyage qui est donc tout entier de
régénération, d’illumination et de transfiguration, de méme que la magie
spirituelle ficinienne, méme si Ficin ne Iexplicite pas a propos des mages.
Enfin, bien qu’a mon sens I’A. accorde trop de crédit a I’historiographie
tardive du précoce patronage médicéen de la supposée Académie
platonicienne de Florence et de 'assistance de Cosme de Médicis aux lecons
de Pléthon (p.79), c’est a juste titre qu’il releve que les commentaires
ficiniens de I’épisode évangélique des mages s’inscrivent aisément dans le
cadre d’une politique florentine qui chercha longtemps, malgré bien des
réticences, a présenter Florence comme « la terre d’accueil de cette sagesse
éternelle qui s’incarna dans Zoroastre, Platon et le Christ » (p. 80) et son
souverain humaniste comme le meilleur des rois chrétiens. La contributions
de Brigitte TAMBRUN a Pensée grecque et Sagesse d’Orient (op. cit. supra,
section « Généralités »), dont je traiterai plus loin, dans la section
« Renaissance », nuance quelque peu ce propos en montrant que le recours
de Cosme au modéle des rois mages lui permet avant tout de justifier
Paccroissement de ses richesses et de le justifier en disant le mettre au
service du christianisme. Dans ce méme volume des mélanges Michel
Tardieu, deux autres contributions concernent les rois mages: celle de
Christelle JULLIEN et Philippe GIGNOUX qui montre la cohérence des listes
nominales syriaques (p. 323-346), et celle d’Odile RiCOUX qui analyse les
traditions relatives a I’étoile des mages.

Dans mon précédent bulletin®4, j’ai rendu compte de 'importante édition
et traduction par Isabelle Draelants du Liber de virtutibus herbarum lapidum
et animalium albertinien. L’édition par Gerrit BOS et Julia ZWINK du Sefer
Ko’ah ha-Avanim de BERAKHYAH BEN NATRONAI HA-NAKDAN®,
probablement un Juif de Normandie de la fin du xu® ou du début du xim®
siecle, se situe dans la méme perspective. Ce traité décrit, alphabétiquement
(de 'aimant [’a’imanth] a la ceraune [tséri’6n]), soixante-douze pierres (qui
portent souvent des noms anglo-normands, ainsi que parfois latins ou
dérivés de l'arabe, tous transcrits en hébreu) et leur vertus intrinséques,
expliquant pour plusieurs d’entre elles les conditions matérielles et

34. Rev. Sc. ph. th. 94 (2010), p. 551.

35. BERAKHYAH BEN NATRONAI HA-NAKDAN, Sefer Ko’ah ha-Avanim (On the virtue of
the stones). Hebrew text and English translation, with a lexicological analysis of the
romance terminology and source study. Edited, translated and annotated by Gerrit Bos
and Julia ZWINK. Leyde-Boston, Brill (coll. « Etudes sur le judaisme médiéval » 40), 2010 ;
17 x 25, X-187 p., ISBN : 978-90-04-18310-0.



688 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

psychologiques et les modalités de leur utilisation, notamment comme
amulette ou comme talisman. Les sources du Sefer Ko’ah ha-Avanim sont,
pour I'essentiel, des lapidaires anglo-normands, principalement le lapidaire
de Cambridge, version anglo-normande du fameux De lapidibus de
Marbode, lequel puisait lui-méme a de nombreuses sources grecques,
byzantines, latines et arabes. C’est que Berakhyah ne répugnait pas, bien au
contraire, a recourir a des sources non juives pour les rendre accessibles a
ses coreligionnaires, non sans les avoir auparavant expurgées et rendues
dans la «langue sainte» (p.4). Pourvue de minutieuses introduction et
notes ainsi que d’'un glossaire et de la reproduction photographique du
manuscrit (Oxford Bodleian Library, Can. Or. 70, fol. 73r°-80v°), et traduit en
anglais, cette édition compléte utilement notre connaissance des lapidaires
médiévaux.

Comme lindique les éditeurs du Sefer Ko’ah ha-Avanim, les
préoccupations de Berakhyah étaient proches de celle d’Abraham Ibn Ezra, a
ceci prés que quand le premier entendait surtout transmettre a ces
coreligionnaires une science et une sagesse dérivés de sources chrétiennes, le
second se concentrait particuliérement sur les sources arabes de la
grammaire, des mathématiques, de l’astronomie et de lastrologie (p. 3).
C’est ce que confirme The Book of the world*, édition par Shlomo SELA des
deux versions (la premiére de 1148, la seconde avant 1151) du Sefer ha-
‘Olam d’ ABRAHAM IBN EZRA, ainsi que I’édition et la traduction anglaise du
Sefer Reshit Hokhmah, de la section astrologique des Mikra’ot Gedolot
Haketer et de U'introduction du Sefer ha-Moladot, tous trois d’Abraham Ibn
Ezra, et de la version hébraique, peut-étre due a Ibn Ezra (encore que
I’éditeur penche plutot pour un proche de ce dernier), du Livre des éclipses
de l'astronome juif MASHA’ALLAH. Le Sefer ha-‘Olam, qui circula trés
largement (ainsi qu’en témoigne le nombre de ses manuscrits connus - dont
la liste est donnée en appendice — et de ses commentaires, du Moyen Age a
I'époque moderne), appartient au domaine de !'« astrologie mondiale »,
laquelle, d’une part, interpréte et prévoit les événements historiques,
politiques et religieux et, d’autre part, établit des prévisions météorologiques
(p. 1-2). Significativement, Ibn Ezra accorde un statut astrologique
particulier a Israél : tant qu’Israél est attaché a son Dieu et ses voies, il n’est
pas, contrairement aux autres peuples, soumis aux influences zodiacales, car
il est I’héritage du Seigneur; mais, dés lors qu’il s’en sépare, les signes
zodiacaux le dominent (p. 164-165). En somme, la soumission aux influences
astrales est, pour les Israélites, la conséquence de leur éloignement de la
Torah. Plus largement encore, lorsqu’un homme suit la part la plus haute de
son ame et adhére ainsi a la sagesse et croit en Dieu, ce dernier le fera

36. ABRAHAM IBN EZRA, The Book of the world. A parallel hebrew-english critical
edition of the two versions of the text. Edited, translated and annotated by Shlomo SELA,
Leyde-Boston, Brill (coll. « Etudes sur le judaisme médiéval » 39), 2010; 17 x 25, XII-
353 p., ISBN : 978-90-04-17814-1.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 689

échapper aux conséquences néfastes des influences astrales et de son
horoscope personnel (p. 289-291). Les sources, explicites (Appendice H) ou
implicites, de ces traités sont nombreuses : hermetica ; Dorothée de Sidon et,
plus encore, Ptolémée (le Tétrabible et |’ Almageste, ainsi que des
apocryphes, dont le Centiloquium); divers astronomes et astrologues
hindous et persans, notamment Albumasar (qu’Abraham Ibn Ezra critique
pourtant violemment tout en le pillant). L’éditeur reléve aussi nombre de
paralléles frappants entre des ceuvres astrologiques attribuées a Jean de
Séville (principalement le Liber primus de gentibus et le Liber pluvarium) et
le Sefer ha-‘Olam (Appendice E).

La dix-neuviéme livraison de Micrologus, « La misura. Measuring® »,
comprend deux études directement relatives a la magie et a la divination.
Dans « L’impossible mesure de I'occulte et les tentatives de quantification
(fin du xme-xive siécle) » (p. 221-242), Nicolas WEILL-PAROT compare les
conceptions d’Arnaud de Villeneuve et celles de Nicole Oresme sur la
quantification des qualités et sur les qualités occultes de certaines
substances. Arnaud de Villeneuve réintroduit, par 'expérience, la possibilité
de mesure de la forme spécifique censée rendre compte d’'une qualité
occulte : selon lui, il serait possible de déterminer expérimentalement les
seuils minimal et maximal entre lesquels la raison peut juger du meilleur
dosage. Nicole Oresme explique les opérations occultes par les
configurations des qualités, lesquelles seraient théoriquement susceptibles
d’étre représentées figurativement et, peut-étre (encore qu’Oresme se
montre réticent a cela), de la sorte transmises aux images (notamment
talismaniques) qui les figurent. Dans « Measuring the human body in
medieval and early Renaissance physiognomy » (p. 349-368), Joseph ZIEGLER
retrace la préhistoire des mesures de la physiognomonie, principalement
autour du médecin, géomancien et astrologue, Rolandus Scriptoris et de son
Reductorium phisonomie des années 1430, massivement tributaire de Pierre
d’Aban, dont le Liber compilationis phisionomie fait la part belle a
’astrologie, notamment, comme chez Rolandus Scriptoris, par le biais d’une
caractérologie zodiacale, qui transforme la physiognomonie de simple
technique de description du caractére d’un individu en art de prévision de la
destinée de ce méme individu.

Outre les deux études sur les rois mages mentionnées ci-dessus, les
mélanges Michel Tardieu, Pensée grecque et Sagesse d’Orient (op. cit. supra,
section « Généralités ») comprennent, en lien direct avec la magie, une
étude d’Edina BOZOKY sur les charmes narratifs, ou historiolae, médiévaux,
avec ou sans formules conjuratoires, souvent proches de récits apocryphes
(p. 117-132), et une étude de Giulia SFAMENI GASPARRO sur I'invocation du
« dieu des dieux » dans des papyrus magiques grecques, invocation qui

37. « La misura. Measuring », Micrologus, n° 19, 2011, Florence, Sismel-Edizioni del
Galluzzo, 2011 ; 16 x 24, X1v-431 p., ISSN 1123-2560.



690 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

traduit Pinterconnexion entre la magie et une théologie cosmosophique trés
élaborée (p. 621-635).

Alchimie. — Avec Scolastique et Alchimie®, premier volume de
Philosophie et Alchimie a la Renaissance et a I’Age classique, qui devrait en
compter trois, c’est une véritable somme que Sylvain MATTON inaugure.
Bien que I’A. assure ne pas « viser a 'exhaustivité », il semble que bien peu
d’auteurs et de textes aient échappé a son crible. Ce premier volume a pour
objectif de préciser la mutation doctrinale de l'alchimie suscitée par
I'introduction de la théorie ficinienne du spiritus mundi en situant ’alchimie
renaissante et classique sur le fond de cette philosophie alors commune
qu’était la scolastique aristotélicienne. Les théologiens catholiques (jésuites,
dominicains, théatins, etc.), dans une optique thomiste, et leurs homologues
réformés virent dans ’alchimie, non pas une magie (sinon « naturelle », au
sens le plus neutre du mot et sans polémique, dans la ligne des débats
traditionnels sur les rapports de lart et de la nature), mais une science
opératoire subalternée a la physique et étudiée, avec la question de la
transmutation et de la fabrication d’homoncules, dans le cadre de la
physique générale. Assez vite, la question de I'alchimie fut réservée a la
scolastique savante, tout en étant diffusée par le biais des prédicateurs,
lesquels, en puisant dans ’alchimie de pieuses métaphores et allégories, en
vinrent a accréditer 1'idée que l’alchimie était aussi spirituelle. Ce bref
résumé ne rend évidemment pas compte de la richesse et de la finesse de
I'analyse, non plus que de I'importance de sa documentation, notamment
par les trés nombreux textes rassemblées dans les annexes a chacun des
chapitres.

Si, a la fin du XvI® siecle, et encore jusqu’a la fin du X1x¢ siecle, Le Comte
de Gabalis, de Henri de MONTFAUCON DE VILLARS, rencontra un grand
succes, tant littéraire que « philosophique », il n’est pas assuré qu’il en irait
de méme aujourd’hui. En effet, ce livre, quoique inspiré, dans sa forme
littéraire et dans son ironie, des Provinciales, a considérablement vieilli, pour
une bonne part sans doute parce que, ainsi que 'explique Didier KHAN dans
Iérudite introduction a I’édition qu’il en donne chez Champion®, la
réception de ce livre de parodie des sciences secretes et de satire de Paracelse
tint largement a son actualité : outre dans un contexte éditorial favorable, en
matiere alchimique, il s’inscrivait aussi dans un regain de pratique de la
magie et de la divination dans la bonne société parisienne. Apres avoir établi

38. Sylvain MATTON, Philosophie et Alchimie d la Renaissance et a I’Age classique.
[L] Scolastique et Alchimie (XVI*-XVII® siécles), Paris, SEHA-Milan, Arché (coll. « Textes et
travaux de Crysopceia » 10), 2009 ; 17 x 24, 897 p., ISBN : 978-88-7252-301-8.

39. Henri de MONTFAUCON DE VILLARS, Le Comte de Gabalis ou Entretiens sur les
sciences secrétes. Avec 'adaptation du Liber de Nymphis de Paracelse par Blaise de
VIGENERE (1583). Edition présentée et annotée par Didier KHAN, Paris, H. Champion
(coll. « Sources classiques » 105), 2010 ; 16 x 23, 307 p., ISBN : 978-2-7453-2146-6.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 691

que Le Comte de Gabalis est bien une parodie, qui plus est, libertine, des
sciences secretes, dans la ligne de Naudé, et non un exposé de ces sciences
sous couvert d’humour, D. Khan en explore les sources proches et lointaines,
avouées et inavouées : les démonologies de Wier, Bodin et Del Rio (sur ces
auteurs, voir la section précédente, « Magie, divination ») ; ’humanisme de
Ficin, Steuco et Gyraldi; l'averroisme padouan de Cardan et Vanini;
I’ Apologie de Gabriel Naudé ; des textes liés a 'alchimie comme la Lettre
philosophique de Michael Sendivogius, le Vitulus aureus d’Helvétius, la
Basilica chymica d’Oswald Croll (ou Villars trouva le nom du comte :
« Gabalis », par allusion, d’une part, a la « cabale » et aux « cabalistes »,
termes qui signifiaient alors tout et n’importe quoi d’'un tant soit peu
mystérieux et transmis, et, d’autre part, au latin gabalus, « potence » et
« gibier de potence ») et les Rares expériences de Moras de Respour ; enfin,
et surtout, le Liber de Nymphis de Paracelse, tant dans son adaptation
francaise par Blaise de VIGENERE que dans sa version latine par Zacharias
PLATEN (I’adaptation francaise et les extraits correspondants de la version
latine sont donnés en annexes, p. 98-113). Aussi, est-ce le filon alchimique et
paracelsien, alors d’actualité et que D. Khan, on le sait, connait fort bien,
qui fournit a Villars le principal de son matériau et sa cible.

Kabbale. — Piergabriele MANCUSO édite, traduit, annote et présente le
Sefer Hakmoni du médecin d’Apulie Shabbatai DONNOLO !, commentaire de
946 du Sefer Yetsirah fortement teinté de platonisme (notamment philonien)
qui se démarque des autres commentaires d’alors en ce qu’il repose
largement sur une conception de I'homme microcosme (ses éléments
correspondant a ceux avec lesquels Dieu créa le monde) et, des lors qu’il se
conforme au plan divin, régent du monde. Sur ce point, Donnolo parait
dépendre assez étroitement de Grégoire de Nysse (De opificio humanis et De
natura hominis). L’A. souligne aussi que la compréhension qu’a Donnolo
des sephiroth est la premiére a étre d’ordre théosophique et a annoncer ce
qui deviendra I'un des fondements de la kabbale, mais, selon I’A., sans
pouvoir affirmer que sur ce point Donnolo serait tributaire d’une
hypothétique influence de la littérature des Palais ou du Char. L’A. souligne
enfin que Donnolo se montre souvent critique du Sefer Yetsirdh, notamment
en matiére astrologique, astronomique et médicale, des lors que les
indications de ce dernier ouvrage contredisent ses acquis scientifiques, et ce
alors méme que Donnolo, au contraire de certains de ses contemporains,
accepte 1'idée que le Sefer Yetsirdh a été révélé par Dieu a Abraham. C’est
que pour Donnolo le Sefer Yetsirdh ne traite pas de sciences naturelles, mais

40. Voir ma recension de Didier KaHN, Alchimie et paracelsisme en France d la fin de
la Renaissance (1567-1625), Genéve, Droz, 2007, dans Rev. Sc. ph. th. 92 (2008), p. 866.

41. Piergabriele MANCUSO, Shabbatai Donnolo’s Sefer Hakhmoni. Introduction,
critical text, and annotated english translation, Leyde-Boston, Brill (coll. « Studies in
jewish history and culture » 27), 2010 ; 17 x 25, Xu-407 p., ISBN : 978-90-04-16762-9.



692 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

est « la description fideéle des processus qui se déroulérent dans le monde
métaphysique et qui sont antérieurs a ceux décrits par le livre de la Genese
et qui sont cantonnés a la manifestation empirique de la réalité » (p. 76).
Renaissance and Rebirth de Brian OGREN“? se trouve a la charniére de la
kabbale juive et de la kabbale chrétienne puisque s’y trouve présentés aussi
bien Michel Balbo, Moise Ashkenazi, Isaac Abravanel, Judah Hayyat, Elia
Genazzano et Alemanno que Ficin et Pic. Les deux premiers, rabbins crétois
d’Héraklion, s’opposérent, dans les années 1460, sur la véracité de la
métempsycose, Balbo la soutenant avec la kabbale, Ashkenazi s’y opposant
contre la kabbale et y voyant une dangereuse importation d’origine
pythagoricienne. Des deux suivants, rabbins espagnols ayant rejoint 1'Italie
apres Pexpulsion de 1492, si le second se réclamait explicitement de la
kabbale et s’opposait a la philosophie, Abravanel, pour sa part, ne se disait
pas kabbaliste et recourait volontiers au néoplatonisme. Toutefois, la défense
par Hayyat de la métempsycose intégrait des éléments philosophiques et
celle par Abravanel, des éléments kabbalistiques, pour certains recus de
Nahmanide. Les deux rabbins suivants, tous les deux Italiens et kabbalistes,
et tous les deux profondément marqués par la philosophie de leur temps,
prirent la défense de la métempsycose sur un plan a la fois philosophique et
kabbalistique. Genazzano, par ailleurs probable lecteur de Pic et d’Eusebe de
Césarée, d’'une maniére qui, mutatis mutandis, rappelle celle de ses
contemporains chrétiens partisans de la prisca theologia quant a la
révélation primordiale, explique que la métempsycose fut révélée a
Abraham et, de la, cette doctrine se transmit, d’'une part, de maniere pure,
dans le judaisme et, d’autre part, non sans une certaine dégénérescence,
dans la philosophie paienne (particulierement par Pythagore). Pour
Alemanno, la communauté d’idée n’est pas tant d’origine que de fin: il
s’agit de faire converger des courants différents. Les deux derniers, enfin,
sont chrétiens. Pic, bien qu’il se soit fait gloire d’avoir été le premier a faire
mention explicite de la kabbale chez les Latins, qu’il ait été D'éléve
d’Alemanno et de Mithridates (et d’autres Juifs encore), n’appuie pas son
examen, tres réservé (si la dimension allégorique de la transmigration de
I’ame est reconnue, une interprétation plus littérale est possible, au moins
dans un premier temps), de la métempsycose sur la kabbale, mais sur Platon
et Plotin. Ficin, en revanche, bien moins versé que Pic en matiére
kabbalistique et fortement platonisant, s’appuie dans sa défense voilée mais
claire de la métempsycose et sur le platonisme (principalement a travers la
notion de véhicule de 1'ame) et sur la kabbale (probablement & travers
Recanati). Cette étude, qui exploite nombre de manuscrits peu connus,
illustre sur une quarantaine d’années, précisément celles ou naquit la
kabbale chrétienne, les interactions entre humanisme et judaisme, entre

42. Brian OGREN, Renaissance and Rebirth. Reincarnation in early modern italian
kabbalah, Leyde-Boston, Brill (coll. « Studies in jewish history and culture » 24), 2009 ;
17 x 25, X-322 p., ISBN : 978-90-04-17764-2.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 693

christianisme et judaisme, entre traditions bibliques et traditions paiennes,
entre philosophie et exégese, entre orthodoxie et marginalité doctrinale, et
ceci autour d'une question alors relativement périphérique (ce n’est
qu’ensuite qu’elle prit dans la kabbale, notamment de Safed, une place
centrale) ; ne serait-ce qu’a ce titre, elle mérite pleinement la lecture tant elle
montre a 'ceuvre la formation de I’ésotérisme renaissant. On regrettera
seulement son sous-titre : en effet ce n’est pas de « réincarnation » qu’il
s’agit, mais bien de « métempsycose » ou de « transmigration » (vocabulaire
auquel se tient justement I'auteur dans son texte).

En 2007 paraissait un tres bel ouvrage de Moshe IDEL, La Cabbala in
Italia (Florence, La Giuntina), que je n’avais alors pas repéré bien qu’il
constituat une excellente mise au point des travaux antérieurs de son auteur.
L’occasion m’est donnée par sa traduction (non indiquée comme telle, sauf
erreur de ma part, sans doute parce qu’elle a été revue et corrigée, souvent
par soustraction, ainsi que j'en donnerai des exemples) anglaise, Kabbalah
in Italy®, de réparer cette regrettable inadvertance. Aprés une introduction
présentant 'introduction de la philosophie et de la mystique juives en Italie
(notamment avec Donnolo), des remarques d’ordre terminologique et
méthodologique sur la nature de la kabbale, ou Idel souligne que la kabbale
n’est pas une doctrine unitaire, mais un systéme conceptuel diversifié ou
l'on peut repérer deux courants distincts, 'un théosophico-théurgique et
l'autre prophétique et extatique (p. 23-24), qui n’est pas non plus sans portée
magique, voire talismanique, I’A. concentre tout particuliérement son
approche sur trois grandes figures de la kabbale italienne: Aboulafia
(kabbale extatique), Recanati (kabbale thésophico-théurgique) et Alemanno
(kabbale magique); ainsi que, dans une bien moindre mesure, sur
Abravanel, Léon I'Hébreu et Genazzano. Ce faisant, il montre la spécificité,
par rapport a son homologue espagnole, de cette kabbale italienne fort
diversifiée : marginalisation voire négligence d’éléments centraux de la
kabbale espagnole, insistance sur la nature parfaite de I’hébreu (ce point fait
l'objet de la deuxiéme annexe, p.334-339), moindre opposition au
christianisme, accent mis sur l’expérience extatique, prédominance de
I'interprétation instrumentale et philosophique, plus exotérique, des
sephiroth, faible structuration des réseaux de kabbalistes, etc. Un chapitre, le
dix-neuviéme, est consacré a la kabbale chrétienne, laquelle n’avait pas de
véritable équivalent espagnol. Une phrase de I’édition italienne (op. cit,
p. 284) expliquait, a juste titre, que 'on peut parler de kabbale chrétienne dés
lors qu'un théme christologique est projeté sur le noyau central des
spéculations kabbalistiques : le royaume séphirotique, caractéristique de la
kabbale théosophique, et le Nom divin, qui est 'un des thémes majeurs de la
kabbale extatique. Cette précision est absente de Dédition anglaise
(cf p.231; d’ailleurs l'ensemble de ce chapitre comporte plusieurs

43. Moseh IDEL, Kabbalah in Italy, 1280-1510. A survey, New Haven, Londres, Yale
University Press, 2011 ; 17 x 24, X1-494 p., 40 £, ISBN : 978-0-300-12626-6.



694 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

modifications par rapport a I’édition italienne). Les différences d’accent,
voire de perspective, sont importantes entre la kabbale chrétienne et la
kabbale juive et tiennent largement a la synthése opérée par la premiére
kabbale chrétienne, pour partie sous I'influence de Ficin et de Mithridates,
d’une part, entre les modeles kabbalistiques (extatique, théosophico-
théurgique et magique) et, d’autre part, entre la kabbale et le platonisme,
I’hermétisme, etc. Ainsi, par exemple, la kabbale chrétienne insiste plus que
la kabbale juive sur ’herméneutique, de type plus ou moins gnostique, et
moins qu’elle sur la théurgie. Enfin, I'A. remarque que les nombreuses
divulgations chrétiennes de textes de kabbale juive et chrétienne n’ont pas
été sans faciliter 'acclimatation des kabbalistes juifs a une extériorisation de
la kabbale, ne serait-ce que pour contrecarrer les interprétations
christologiques (14 encore, la version anglaise, p. 233, est plus ramassée que
I'édition italienne, p.290-291). Ainsi que le note d’ailleurs I'A., «les
phénomenes religieux ne sont pas définis uniquement par leurs membres,
mais aussi par ceux de l'extérieur », aussi le développement de la kabbale
chrétienne en Italie doit-il refléter quelque chose de la kabbale juive en Italie
(p. 296).

Deux ouvrages concernent plus particuliérement la question des rapports
intrinseques entre kabbale juive et christianisme. C’est d’abord I’édition,
pour la premiere fois dans leur version francaise, des deux premiéres parties
de I'Essai sur les origines des dogmes et de la morale du christianisme du
rabbin italien d’origine marocaine Elie BENAMOZEGH (voir, sur ce
personnage, la contribution d’A. Guetta dans le volume Esoterismo,
cf- supra, « Généralités »), essai inachevé rédigé en 1863 pour un concours
lancé par I’Alliance israélite universelle et partiellement publié désormais
sous le titre : La Kabbale et 'origine des dogmes chrétiens*. Lui-méme
kabbaliste, et volontiers universaliste (en raison de la dimension proprement
métaphysique de la kabbale), Benamozegh, postulant lantiquité de la
kabbale, voit dans le christianisme originel, tant « canonique» que
gnostique, une forme d’esséno-kabbalisme pharisien (ce qui suppose, non
seulement, que la kabbale fut essénienne, mais encore que les esséniens
étaient pharisiens). La meilleure preuve en serait dans la doctrine
authentique de ce qui, pour Benamozegh, est le coeur du christianisme : la
Trinité. Cette derniére aurait d’abord été comprise par le christianisme
proprement évangélique, non pas comme un « pur trithéisme » (p. 217, ce
que Benamozegh considére étre la conséquence nécessaire du dogme officiel
de la triplicité des personnes), mais comme exprimant des aspects réels
émanés de Dieu, des attributs, des visages et des vertus divins, combinant les
caractéristiques de différentes triades kabbalistiques, particuliérement
séphirotiques. Le passage de la conception chrétienne kabbalistique de la

44, Elie BENAMOZEGH, La Kabbale et I'origine des dogmes chrétiens. Introduction par
Marco MORSELLI, préface de Shmuel TRIGANO, postface de Michel ATTALL Paris, In Press
(coll. « Lettres promises »), 2011 ; 16 x 24, 289 p., 24 €. ISBN : 978-2-91240-497-8.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 695

Trinité a sa conception chrétienne trithéiste aurait été essentiellement le
résultat d’influences paiennes et d’'une mésinterprétation progressive du mot
grec prosopon, par lequel fut rendu I’hébreu partsiiph, qui de « visage,
aspect » fut compris comme signifiant «une véritable personne, une
conscience, une individualité morale [...] ; ce qui, le penchant des esprits
aidant, était plus que suffisant pour opérer la grande révolution qui fit
changer d’aspect la Kabbale dans son passage au Christianisme » (p. 219).
De ce point de vue, La Kabbale et origine des dogmes chrétiens, en
postulant un éloignement du christianisme de ses sources juives,
particuliérement kabbalistiques, prend le contrepied des theses de ceux qui,
reconnaissant aussi la parenté entre le christianisme et la kabbale, en tiraient
argument en faveur du christianisme, alors percu comme dévoilant et
accomplissant la vérité du judaisme authentique, et en défaveur du judaisme
de l'ére chrétienne, alors considéré comme dégradé. A ce propos,
Benamozegh mentionne, parmi d’autres, «l'ex-rabbin Drak [sic, pour
Drach] » et son De I’harmonie entre I'Eglise et la Synagogue, ou Perpétuité
et catholicité de la religion chrétienne, qui puisait largement dans la kabbale
pour inviter les juifs a se convertir au catholicisme. Réponse du berger a la
bergere... Quoi qu’il en soit de la faiblesse de nombres d’arguments et de
theses de Benamozegh (étanchéité du judaisme et du christianisme originel
aux influences des platonismes, grande antiquité de la kabbale sous la forme
que nous lui connaissons, relative uniformité du judaisme au début de notre
ére, etc.), il n’en reste pas moins vrai qu’il souléve d’importantes questions,
toujours d’actualité, concernant les tout premiers siécles du christianisme,
particuliérement celle de la différenciation du christianisme et du judaisme
et celle, liée, de la formation des orthodoxies juives et chrétiennes. Un autre
point me parait digne d’une attention particuliére ici, a savoir la
présentation du christianisme évangélique et canonique comme comportant
un ésotérisme qui constituerait en « une divulgation graduée » (p. 109), a
ceux qui en sont rendus dignes, sous le voile de similitudes, des mysteéres les
plus élevés. Benamozegh, a juste titre me semble-t-il, évoque ici le raptus
paulinien, les discours en énigmes, 'injonction de ne pas donner les perles
aux cochons, les témoignages de Clément d’Alexandrie, de Basile de
Césarée, d’Origéne et de Denys. Bien qu’elles tendent trop rapidement a
identifier I'ésotérisme chrétien a une gnose trés proche de celle des
gnostiques hérétiques (la principale différence serait dans I'indépendance de
ces derniers vis-a-vis de lautorité de I'Eglise) et qu'elles fassent
probablement trop de cas de la discipline de I’arcane, les analyses de
Benamozegh, sans étre définitivement probantes quant a ’existence et au
contenu d'un ésotérisme chrétien originel, confirment le caractére
traditionnel, au sein de la Grande Eglise, de la conception selon laquelle
Jésus aurait transmis oralement un enseignement réservé a ses apotres®,

45. Sur ce point, voir Jéréme ROUSSE-LACORDAIRE, Esotérisme et Christianisme,
op. cit., p. 261-297.



696 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

« une doctrine qui constituerait vis-a-vis de I’enseignement commun une
différence spécifique de qualité, mais jamais une différence générique ou
une différence de quantité » (p. 95). Le second de ces ouvrages, The Serpent
kills or the serpent gives life, de Robert ]. SAGERMAN“, interpréte en termes
psychologiques, et pas seulement stratégiques (c’est-a-dire afin de se
concilier la faveur de chrétiens), I'indéniable, importante et ambivalente
présence de conceptions chrétiennes dans I’ceuvre d’Aboulafia, notamment
(il v revient & plusieurs reprises) eucharistiques. Pour ce faire, 'auteur
recourt a deux modéles interprétatifs : la théorie de 'altérité, selon laquelle
la construction de soi en opposition a l'autre rend paradoxalement
perméable a linfluence de cet autre, d’autant plus dans le cas d’un
kabbaliste qui cherche la réconciliation des opposés ; la psychanalyse, qui
permettrait de mettre au jour une dynamique, structurante chez Aboulafia,
de répulsion et d’attirance pour le christianisme, par exemple dans sa
dimension féminine (ressentie féminisante et castratrice). Cette dimension
dialectique de l'identité et cette pyschodynamique auraient profondément
contribué a faconner la reconstruction et la définition de soi dans la
perspective d’une unification intégrante de la psyché qui débouche sur
I'union mystique.

Concernant encore les rapports de la kabbale et du christianisme, mais
cette fois de maniere plus extrinséque, Juvenile Sexuality, Kabbalah and
Catholic Reformation in Italy, de Roni WEINSTEIN*’, donne I’édition du
Tiferet Bahurim de Pinhas Barukh ben Pelatiyah MONSELICE, ouvrage
ferrarais de la deuxieéme moitié du XVIE siecle, précédée d’'une volumineuse
(300 p.) présentation de cette sorte de manuel de comportement sexuel des
jeunes hommes encore célibataires mais en age de se marier. Ce bref traité
appartient au genre du musar, c’est-a-dire de la littérature morale et
normative, et entend régler la vie matrimoniale, particulierement sexuelle,
du mari. Sélectif dans ses sources et adressé a un public précis, les jeunes
juifs célibataires de Ferrare, le Tiferet Bahurim a pour matériau principal les
conceptions kabbalistiques (notamment celles du Zohar et de la littérature
post-lourianique) et piétistes de la sexualité, le matériau halakhique,
pourtant trés présent, jouant au fond, en la matiére, un réle confirmateur
plutét que fondateur et devant souvent étre approfondi par une
herméneutique kabbalistique. C’est que Monselice entend remédier a ce qu’il
juge étre un dangereux relachement des mceurs, en étendant les normes

46. Robert J. SAGERMAN, The Serpent Kills or the Serpent Gives Life. The kabbalist
Abraham Abulafia’s response to Christianity, Leyde-Boston, Brill (coll. « Supplements to
the Journal of jewish thought and philosophy » 12), 2011 ; 17 x 25, X1-384 p., ISBN : 978-
90-04-19446-5.

47. Roni WEINSTEIN, Juvenile Sexuality, Kabbalah and Catholic Reformation in Italy.
Tiferet Bahurim by Pinhas Barukh ben Pelatiyah MONSELICE. Translated by Batya STEIN,
Leyde-Boston, Brill (coll. « Studies in jewish history and culture » 21), 2009 ; 17 x 25, XiI-
450 p., ISBN : 978-90-04-16757-5.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 697

kabbalistiques en matiére sexuelle, notamment celles de la conscience de la
fonction unitive et mystique de la sexualité, d’abord réservées a une élite, a
I'ensemble de la population adulte masculine. De prime abord, plus étonnant
est peut-étre I'étroite parenté du Tiferet Bahurim avec la religiosité du
catholicisme baroque italien, non seulement quant a son souci de formation
de la jeunesse et de renouvellement religieux de la société, mais aussi dans
ses dimensions kabbalistiques, si bien que I’A. suggére en conclusion que le
réveil kabbalistique depuis la fin du XvI¢ siécle pourrait bien étre tributaire
de la culture catholique de I’époque, de sa promotion de I'intention dans la
qualification de I'acte sexuel et de sa valorisation du corps et de I'imagerie
érotique dans la mystique.

C’est a Nahman de Bratslav (1772-1811), le petit-fils du Ba’al Shem Tov,
et, plus précisément aux implications théologiques et ontologiques de sa
conception de la musique, que Chani Haran SMITH consacre Tuning the
soul*®. Ce maitre du hassidisme développa en effet, au sein d’un systéme
original, une conception théurgique et profondément imprégnée de
lourianisme de la musique, dont I’élément central est la doctrine des « points
bons ». Neqiidah est un terme polysémique. Ainsi, dans la kabbale, il
désigne la sephirah, le départ (de la création), le centre (de 'espace et du
temps), le point voyelle, la marque de cantillation, la note de musique.
Nahman use de cette polysémie, voyant dans le point : hokhmdh (en tant
que point de départ) ; le centre de I'espace, du cycle temporel et du coeur
humain ; hesed (en tant que lien entre les lettres — points voyelles et de
cantillation —, entre les Ames et entre les corps). Lorsque le désir tourne
I’homme vers le bien, les points sont bons, sinon ils sont mauvais ; et lorsque
les points bons sont unis par ’amour, alors 'esprit s’en trouve accru. C’est
dans ce cadre que la musique est, concrétement et métaphoriquement, un
processus de départage dans la faculté imaginative entre les deux esprits, le
bon (I'esprit de sainteté et de vie) et le mauvais (I'esprit d’impureté), le
premier devant étre extirpé du second en sorte que ’ame soit musicalement
accordée a elle-méme, au monde et a Dieu. Tel est un pouvoir de la musique
accessible a tous, et que David représente. Mais il est des musiques que
Nahman réserve aux justes, a savoir Moise et David, ainsi qu’a ceux qui
réunissent en eux les caractéristiques de ces derniers. Moise, figure du juste
terrestre, parce que, d’abord silencieux devant I'insondable abime divin, il
devient capable d’accéder a une musique supérieure, celle de la Torah, qu’il
peut utiliser pour élever les hommes a la sainteté. Joseph, juste céleste, opére
dans le monde divin et peut alors inventer de nouvelles musiques qui
renouvellent le monde, qui, en quelque sorte, le créent (puisque Dieu lui-
méme créa par amour) par le rassemblement et la transformation des points
bons que sont les actes de hesed en temps et en musique.

48. Chani Haran SMITH, Tuning the soul. Music as a spiritul porcess in the teachings
of Rabbi Nahman of Bratzlav, Leyde-Boston, Brill (coll. « IJS Studies in Judaica » 10),
2010 ; 17 x 25, 1X-231 p., ISBN : 978-90-04-1831-0.



698 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

Kabbalah and Modernity* traite d’un sujet peu abordé, du moins par les
études académiques : la kabbale du Xixe¢ siécle au début du Xx1¢; c’est déja la
un grand mérite. Qui plus est, il le fait avec sérieux et documentation, jusque
sur des sujets ou personnages qui, habituellement, sont souvent considérés
avec une condescendance ou une ironie pas toujours justifiée. Les
contributions de la premiére partie sont plutét d’ordre méthodologique :
Andreas B. KILCHER (p. 13-28) montre, a partir des cas de Knorr von
Rosenroth, Hamann et Scholem, que si la philologie a effectivement joué un
role dans le processus de sécularisation, elle a pu aussi étre comprise comme
une « philologia sacra » (p. 15) antimoderne qui est elle-méme une kabbale.
Giulio BUSI (p. 29-46) s’intéresse aux éléments visuels, particuliérement a
I'iconographie des textes, dans la kabbale, expliquant que si les kabbalistes
chrétiens de la Renaissance y furent sensibles, il n’en alla pas de méme de
ceux qui, dans la mouvance idéaliste, étudiérent la kabbale a partir du Xixe
siecle (Schelling, Molitor, Landauer, Joel, etc.). Pour eux, uniquement
attachés aux dimensions métaphysiques et spirituels, les diagrammes
mystiques apparaissaient primitifs et négligeables, alors méme que leur réle
n’était pas simplement illustratif et didactique, mais proprement
herméneutique. Eric JACOBSON (p. 47-75) explique la persistance, voire la
résurgence, actuelle de la kabbale par I’affinité de cette derniere avec la
modernité, peut-étre faudrait-il d’ailleurs dire la « postmodernité ». La
deuxiéme partie concerne surtout le Xix¢ siécle. Konstantin BURMISTROV
(p. 79-105) étudie les différentes perceptions de la kabbale par les groupes
ésotériques ou occultistes russes des années 1820 aux années 1860-1870,
lorsque les magons voient dans la kabbale un conservatoire de la sagesse la
plus ancienne, et des années 1880 aux années 1930, quand, avec le
développement de 'occultisme, la kabbale est surtout considérée sous son
aspect magique, liée a la sagesse égyptienne et, ainsi, « déjudaisée ». Wouter
J. HANEGRAAFF (p. 107-128) souligne que, malgré tout ce qui les sépare,
Adolphe Franck et Eliphas Lévi partagent une commune vision de la kabbale
comme étant universelle et prenant sa source dans le zoroastrisme. Jean-
Pierre BRACH (p. 129-149) présente et resitue la figure de Paul Vulliaud,
principalement sous ’angle de sa compréhension de la kabbale, marquée par
un fort souci de tradition et d’orthodoxie qui en fait un précurseur de I'Ecole
traditionnelle de I’ésotérisme. Marco PASI (p. 151-166) montre que l'idée
qu’il y aurait un ésotérisme occidental prend assez largement son origine
dans la Société théosophique, laquelle manifesta t6t son intérét pour une
kabbale ancienne et orientale, source de la kabbale juive qu’elle en vint a
distinguer de I'occultisme oriental. Boaz HUSS (p. 167-193) traite aussi de la
Société théosophique ou, plutét de I'un de ses membres, Abraham David
Ezekiel, juif irakien de Poona, qui, ayant rejoint la Société théosophique

49. Boaz Huss, Marco Past et Kocku von STUCKRAD (éd.), Kabbalah and Modernity.
Interpretations, transformations, adaptations, Leyde-Boston, Brill (coll. « Aries Book
Series » 10), 2010 ;17 = 25, VI-436 p., ISBN : 978-90-04-18284-4.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 699

(qu’il appelle « Société soufie ») en 1882, écrivit plusieurs textes relatifs a la
kabbale ou de kabbale, notamment en arabe. La troisiéme partie rassemble
une série d’études sur le xx°¢ siécle: la yeshiva Sha‘ar ha Shamayim de
Jérusalem, qui, au début du xx¢siecle, contribua largement a développer
I'intérét public pour la kabbale, voyant dans la diffusion de la kabbale et
I'explication des mystéres un signe anticipateur de la venue du messie
(Jonathan MEIR, p.197-220); la diffusion hors des milieux juifs des
enseignements du hassidisme par M. M. Schneerson (Elliot R. WOLFSON,
p. 221-257) ; le Kabbalah Center de Philip Berg, qui s’adresse aussi aux
femmes et aux non-Juifs (Jody MYERS, p. 259-281) ; 'une des plus célébres
disciples de ce dernier mouvement, Madonna (Kocku von STUCKRAD, p. 283-
299) ; loccultiste danois Erwin Neutzsky-Wulff qui interpréte de maniére
physiologique et neurologique les sephiroth (Sara Mgldrup THEJLS, p. 301-
325). La quatrieme et derniére partie concerne la politique : Ernst Junger et
sa « cabale de ’ennemi », « cabale » étant pris ici essentiellement en un sens
particuliérement large puisqu’il semble que ce terme désigne des secrets juifs
(Steven M. WASSERSTROM, p. 329-355) ; le Jewish Renewal, courant mystique
américain qui réinterpréte notamment des theémes kabbalistiques a la
lumiére du pragmatisme de James (Shaul MAGID, p. 357-387) ; la résurgence
de motifs kabbalistiques, pas toujours reconnus comme tels et le plus
souvent empruntés a un lourianisme tres simplifié, dans le discours public
israélien, particulierement celui du mouvement ultra-orthodoxe Zaka, sur
les attentats-suicides (Gideon ARAN, p. 389-414).

Renaissance. — A bien des reprises, j’ai eu l'occasion de mentionner
dans ces bulletins les publications de [IIstituto nazionale di Studi sul
Rinascimento, que présidérent notamment Eugenio Garin et Cesare Vasoli.
L’ampleur du travail de cet institut apparait d’évidence a la lecture du
catalogue de ses publications (livres, revues et éditions numériques) de 1938
a 2008, réalisé par Valentina LEPRI et Fabrizio MEROI*’. Ne serait-ce que
feuilleter les pages de cet ouvrage, d’éditions de textes en actes de colloques,
d’instruments de travail en monographies érudites, etc., permet de vérifier
I'importance et la qualité de cette entreprise éditoriale ou I'ésotérisme tient
encore une large place, d’autant plus heureuse qu’elle y est replacée dans
son contexte plus large.

On prend volontiers comme date emblématique de naissance de
I’ésotérisme occidental moderne 'important travail de traduction de textes
hermétiques et platoniciens de Ficin. Brigitte TAMBRUN, dans sa contribution
(déja citée) a Pensée grecque Sagesse d’Orient (op. cit. supra, section
« Généralités »), s’interroge sur les motifs qui ont poussé Cosme de Médicis

50. Valentina LEPRI et Fabrizio MEROI (éd.), Istituto nazionale di Studi sul
Rinascimento :  settanta anni di editoira (1938-2008), Florence, L.S. Olschki
(coll. « Quaderni di Rinascimento » 46), 2009 ; 17 24, vii-116 p., 18 €. ISBN : 978-88-222-
5960-8.



700 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

a demander ce travail a Ficin (p.653-667). Elle reléve notamment
I'opposition au platonisme ou, du moins, les réticences face a certains de ses
aspects ainsi que le peu d’influence réelle de Pléthon, le fait que Cosme de
Médicis ne parlait pas le grec et qu’il ne pouvait donc suivre les subtilités du
raisonnement de Pléthon, méme traduites en latin, pour considérer que « ce
qui a donc pu retenir I'attention de Cosme qui n’était pas un philosophe
professionnel [...], c’est certainement un tout petit mot, un seul, mais trés
chargé de sens pour Cosme comme pour Pléthon : c’est le mot de “mages” »
(p. 661), Cosme ayant « depuis bien longtemps pris pour modeéles, pour
exempla, justement les mages » (p. 662).

Dans un bulletin précédent, j’ai rendu compte de linterprétation
néoplatonisante et magique que faisait Gérard Desnoyers des travaux
commandés par Hippolyte II pour la villa d’Este (La Villa d’Este a Tivoli ou
Le songe d’Hippolyte, 2002)!. C’est pourquoi je signale ici Gli Déi a corte®?,
monumental ouvrage qui examine le programme symbolique des princes de
Ferrare, a la fois littéraire et iconographique. Arts plastiques et graphiques,
littérature, critique d’art, mythologie, astrologie, alchimie, etc., sont ici
convoqués pour éclairer la stratégie de consolidation et d’autopromotion de
la dynastie d’Este, inaugurée par Hercule I, dont la figure tutélaire devait
acquérir une stature proprement herculéenne pour garantir la position
menacée des ducs de Ferrare.

C’est le plus souvent indirectement ou accessoirement que les actes du
colloque L’Humanisme italien de la Renaissance et I’Europe> abordent
I’ésotérisme renaissant. Toutefois, quelques-unes des contributions traitent
plus amplement de cette question. « Ars Naturam perficit : le dialogue de la
parole et de I'image dans la prédication de Francesco Panigarola (1548-
1594) », d’Utzima BENZI (p. 169-188), précise ainsi que 'art de mémoire du
franciscain et évéque Panigarola se démarque en la matiére tant des lullistes
que des néoplatoniciens, lesquels 'avaient volontiers associé a la magie et a
l'astrologie, en le cantonnant a la seule prédication. « La réception des
théories de Ficin sur la fureur inspirée dans Espagne des XVI® et XVI®
siecles », de Christine OROBIGT (p.201-213), montre linfluence des
traductions des dialogues platoniciens et du De triplici vita de Ficin, et de
leur présentation de l'inspiration divine, notamment sur le De occulta
philosophia d’Agrippa et sur la Physiognomonie (il s’agit sans doute de la
Caelestis Physionomia) de Della Porta (aussi auteur d’'une importante Magia

51. Rev. Sc. ph. th. 88 (2004), p. 586.

52. Gianni VENTURI et Francesca CAPPELLETTI (éd.), Gli Déi a corte. Letteratura e
immagini nella Ferrara estense, Florence, L.S. Olschki (coll. « Ferrara. Paesaggio
estense » 3), 2009 ; 18 x 25, IX-514 p-» 52, ISBN : 978-88-222-5914-1.

53. Théa PICQUET, Lucien FAGGION & Pascal GANDOULPHE (éd.), L’Humanisme italien
de la Renaissance et Europe, Aix-en-Provence, Publications de I'université de Provence
(coll. « Textes et documents de la Méditerranée antique et médiévale »), 2010 ; 15 x 21,
340 p., 29 €. ISBN : 978-2-85399-766-9.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 701

naturalis, publiée en 1558 et plusieurs fois rééditée jusqu’a compter vingt
livres), et, plus particulierement, sur Luis Alfonso de Carvallo et Juan Huarte
de San Juan qui privilégient une interprétation naturaliste au détriment de la
conception démonique, avant que leurs successeurs fassent fond sur une
conception démoniaque. « Quelques traits néoplatoniciens dans la littérature
de la fin de la Renaissance », de Jean-Raymond FANLO (p. 237-246), reléve
que si le néoplatonisme hermétisant de Ficin et la kabbale pichienne ont eu
longtemps de véritables continuateurs, ceux-ci tendirent a se faire toujours
plus rares, I'intérét des d’Aubigné, Cervantes, Mornay, Ronsard ou Vigenére
pour ces spéculations s’accompagnant le plus souvent d’une prise de
distance critique (qu’il me semble nécessaire de relativiser concernant le
dernier de ces auteurs) : « pour eux, le néoplatonisme est une convention et
un ensemble de ressources ludiques et poétiques plus qu’une véritable
philosophie. Autant et plus que de Ihistoire des idées, il releve désormais de
histoire de la littérature » (p. 246). « Portraits de lettrés toscans, portraits
pour des lettrés européens : images florentines et images francaises », de
Martine VASSELIN (p. 271-280), évoque, entre bien d’autres, les portraits de
Ficin dans les manuscrits Laurentianus plut. 73. 39, et Herzog Bibliothek,
Guelf. 73, commandés par Matthias Corvin, du De vita coelitus comparanda
(qui valut quelques problémes a Ficin, imposant a ce dernier d’y adjoindre
une Apologia censée le dédouaner des théories magico-astrales qu’il avait
mentionnées) et des Epistolarum ad amicos libri VIIL

La réception francaise du néoplatonisme florentin est aussi 'un des
objets de The Sexual Culture of the French Renaissance de Katherine
CRAWFORD*. Cette étude, qui ressortit des gender studies, entend surtout
montrer comment les écrivains francais du XvI¢ siécle désamorcérent les
dimensions homosexuelles du néoplatonisme florentin pour former une
idéologie massivement hétérosexuelle et normative. Deux chapitres
concernent directement mon propos: « Heavens below: astrology,
generation, and sexual (un)certainty » (p. 67-108) et « Neoplatonism and the
making of heterosexuality » (p. 109-151). Le premier, se refusant a séparer
nettement l'astrologie savante de 'astrologie populaire et de ses pratiques
communes, indique que l'attention de I’astrologie a la procréation a
grandement contribué, en France, a mettre tout cet art, en théorie et en
pratique, au service du mariage et de la fertilité, en une période de conflit et
de sentiment de déclin, et a le justifier ainsi, comme si 'univers entier
concourrait a ce but. Le second de ces chapitres traite essentiellement de la
réception francaise directe et indirecte (par l'intermédiaire de Lefevre
d’Etaples, Postel, Champier, Bembo, Léon I’'Hébreu, Castiglione, Dolet, Baif,
etc.) de la philosophie ficinienne de I’amour, laquelle, bien que condamnant
I’homoérotisme, reste marquée par lui, ne serait-ce que par la promotion de
la beauté masculine et de lattrait qu’elle exerce. En France, cette

54. Katherine CRAWFORD, The Sexual Culture of the French Renaissance, Cambridge,
Cambridge University Press, 2010 ; 15 x 23, X1v-295 p., ISBN : 978-0-521-74950-3.



702 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

ambivalence d’'un amour masculin comme voie vers le divin fut
progressivement désamorcée par l'introduction dans cette problématique de
la femme et de sa dangereuse beauté ainsi que de la procréation comme un
critére positif de 'amour hétérosexuel, particuliérement féminin.

C’est aussi a un ficinien, au moins pour un temps, que Jacob VANCE
consacre sa contribution a Meditatio — Refashioning the self (op. cit. supra,
section « Généralités ») : Lefévre d’Etaples (p.153-179). L’A. présente
I'héritage victorin dans la conception qu’a Leféevre de la méditation,
principalement a partir de ses commentaires de Richard de Saint-Victor et
des épitres de saint Paul et a la lumiére de Denys, de Jean Damascéne et de
Nicolas de Cues, héritage qu’il réaménage et qui lui permet d’opérer une
nouvelle synthése entre logique et méditation, sur la voie de la
contemplation, dans le cadre d’une théorie néoplatonicienne (c’est ainsi que
lon dirait effectivement aujourd’hui, mais I'on sait combien Lefévre se
serait alors récrié, qui dénoncait les furta platonicarum du christianisme) de
I’émanation illuminatrice de U'intelligibilité divine.

La dixiéme livraison d’Accademia®, la revue de la Société Marsile Ficin,
rassemble six études sur le néoplatonisme renaissant. Trois d’entre elles
concernent directement Ficin: « “A bono in bonum omnia diriguntur”:
Optimism as a dominant strain in the correspondence of Marsilio Ficino »,
de Valery REES (p. 7-27), reléve que le paradoxe qu’il pourrait y avoir d’un
Ficin tout a la fois mélancolique et optimiste n’est finalement qu’apparent
dés lors que 'on comprend que la perspective ficinienne est tout entiére
tournée vers le bien, n’accorde qu’une existence relative au mal et exige de
I'homme un optimisme actif; « “Lux sicca” Marsile Ficin exégete
d’Héraclite », de Lucia SAUDELLI (p.29-42), présente linterprétation du
fragment héraclitéen 118 DK par Ficin, lequel, & la suite du platonisme
tardif, voit dans ’ame une lumiere participée de la lumiere originelle et qui
se déploie et se replie dans le mouvement parfaitement circulaire de
I'intellection, devenant ainsi toutes choses pour revenir a sa source divine ;
« Boetio filosofo grandissimo. Indagine Sulla resenza dell’opera di Boezio nel
Corpus ficinianum », de Margherita BELLI (p. 43-73), expose la maniére dont
Ficin intégre Boéce a la chaine de la prisca theologia en considérant la
Consolatio comme un texte pleinement néoplatonicien, a part égale avec
ceux de Plotin, Proclus, Jamblique et Denys, et essentiel a la compréhension
de lascése de l'ame, du nombre nuptial, de la métensomatose, de la
différence entre la raison et l'intellect, de la nature du bien et du mal,
renouvelant ainsi les commentaires philosophiques de cette ceuvre. Une
contribution, celle de Stéphane TOUSSAINT, « Champier, la Juana et le De
vita» (p.75-79), souligne linfluence de la conception du spiritus, telle
qu’exposée par Ficin dans le De vita, sur le premier ouvrage publié du
médecin lyonnais Symphorien Champier. Une autre, « Praesensio rei
incognitae. Osservazioni su divinazione, oniromanzia e oracoli in Cardan »,

55. Accademia, n° 10, 2008 ; 21 x 30, 140 p., ISSN 1296-7645.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 703

de Marco BRACALI (p. 81-117), traite de la prédiction chez Jéréme Cardan et
montre comment, pour ce dernier, la question de la divination est abordée
selon une perspective naturaliste et causaliste, dominée par I’oniromancie ou
la causalité astrologique serait particulierement repérable. La derniere étude,
due a Patrizia CASTELLL, « Alcune note sul concetto di identita e di
individualismo : Burckhardt e gli “altri”» (p. 119-140), éclaire les
antécédents, le contexte et l'influence de la présentation par Jacob
Burckhardt de I'émergence renaissante et toscane de 'individualité et de
I'individualisme comme phénomeéne psychologique.

Un admirateur de Ficin comme Agostino Steuco, qui fut tout d’abord,
alors qu’il était a Bologne, ou Pietro Pomponazzi enseigna, marqué par la
pensée de ce dernier, s’en prit ensuite tout particulierement, dans son De
perenni philosophia, a Pomponazzi et, singuliérement, a son refus de fonder
philosophiquement I'immortalité de l'ame, a l'inverse de la Theologia
platonica ficinienne. La problématique générale du colloque mantouan de
2008 sur Pomponazzi: Pietro Pomponazzi: tradizione e dissenso était de
repenser a nouveaux frais la place de Pomponazzi dans la tradition de
aristotélisme. De la vingtaine de contributions rassemblées, j’en retiendrai,
outre celle de M. Bertolotti, que j’ai déja signalée plus haut, dans la section
« Magie et divination», trois qui abordent, selon des perspectives
différentes, le De incantationibus de Pomponazzi, dont, significativement, le
titre alternatif est: De naturalium effectum causis. Francesca LAZZARIN,
« Vate e filosofo : riflessi ficiniani nel De incantationibus» (p. 93-103),
montre que, dans ce traité, les points d’accord avec la Theologia platonica
sont nombreux et importants: méme reconnaissance de linfluence du
tempérament atrabilaire sur la vaticination, méme assimilation (comme chez
Pic) du magus au sapiens, méme réservation des arcana philosophie a ce
dernier, car seul celui-ci possede pleinement l'intellect spéculatif. Vittoria
PERRONE COMPAGNI, « La teologia di Pomponazzi: Dio e gli dei» (p. 107-
129), reléve que Pomponazzi, malgré sa critique radicale de l'usage
platonicien des métaphores, ne craint pas de recourir a la métaphore
platonicienne du démiurge (ainsi qu’a celle de l'architecte) et d’identifier les
idées platoniciennes aux influx stellaires, non point que Pomponazzi
platoniserait alors, mais plutét qu’il en fait des hypotheses de recherche et
des étapes, positives ou critiques, de sa démonstration concernant les
rapports de Dieu et au monde. Laura REGNICOLI, « Produzione e circolazione
dei testimoni manoscritti del De incantationibus » (p. 131-180), donne une
analyse codicologique des seize manuscrits connus du De incantationibus,
lequel, écrit en 1520, ne fut publié qu’en 1556 (et une deuxiéme fois en 1567)
et circula donc pendant ces années uniquement sous forme manuscrite. Elle
en conclut que ces manuscrits furent, pour la plupart, destinés a un usage
personnel et immédiat (et non a la conservation et a la collection), mais
probablement pas réservés a un petit cercle de fidéles de Pomponazzi
(d’autant qu’il ne fut pas difficile aux adversaires de Pomponazzi de se les



704 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

procurer), au moins jusqu’a la mise & 'Index de I'ouvrage, en 1580 (Parme)
et en 1596 (Rome).

De I’ceuvre immense d’Athanasius Kircher, on a surtout retenu la somme
égyptophilique de I’ Oedipus aegyptiacus (1652-1654), ou le jésuite déployait
son esprit encyclopédique et comparatiste bien au-deld de I'Egypte antique
pour présenter ’ensemble des sagesses orientales, kabbale y compris. On
connait moins, en revanche, son traité sur la musique, auquel Tiziana
PANGRAZI consacre une monographie: La Musurgia universalis di
Athanasius Kircher*®. Bien que la Musurgia universalis (Uoeuvre, lars,
musicale universelle) puisse sembler, de prime abord, sans grand rapport
avec I'ésotérisme, une lecture plus attentive de cet ouvrage montre qu’il n’en
est rien, des lors que 'on remarque que ce traité achevé en 1649 et publié en
1650 annonce bien des éléments qui feront ensuite ’objet de développements
plus amples, par exemple, dans I’ Arithmologia de 1665 (sur I’harmonie qui
unit le monde humain au monde naturel et au monde céleste, p. 9-14 et 18).
Qui plus est, ainsi que le souligne I’A., qui consacre plusieurs pages a ce
sujet (p. 47-50, 59-66 et 174-175), un élément central de la théorie de Kircher
est un pythagorisme platonisant et hermétisant, voire orphique (p. 14-16),
qui s’enracine dans I’arithmosophie et tend a devenir proprement une
psychagogie, en suscitant, par le rythme, en ’ame de l'auditeur des affects
capables de I’élever a Dieu.

Compagnonnage. — J’ai systématiquement rendu compte ici des
Fragments d’histoire du compagnonnage du Musée du compagnonnage de
Tours. Le douziéme volume, qui reprend les conférences de 2009, est paru®.
Des cinq contributions qui composent ce volume, seules deux concernent
directement notre propos. « Le pélerinage et les couleurs de la Sainte-
Baume : une invention du XIx¢ siécle ? », de Laurent BASTARD (p. 6-41),
explique que ce qui ne fut d’abord, au Xvii® siecle, quun passage épisodique
de compagnons catholiques, sans que la Madeleine fut alors patronne des
compagnons et sans que les « couleurs » fussent autre chose que des rubans
votifs, devint progressivement a partir du XIx¢siécle un pelerinage a la
Madeleine, avec, dans un premier temps, un passage ayant pour but
principal de se procurer les « couleurs» devenues compagnonniques par
assimilation aux couleurs fleuries de certains métiers (voir Jean-Michel
Mathoniére, Le Serpent compatissant, 2001°), dans un deuxiéme temps,
une « compagnonnisation» du lieu, au moyen dun légendaire

56. Tiziana PANGRAZI, La Musurgia universalis di Athanasius Kircher. Contenuti,
fonti, terminologia, Florence, L.S.Olschki (coll. «Le corrispondenze letterarie,
scientifiche ed erudite del Rinascimento all’etd moderna. Subsidia » 11), 2009 ; 17 x 24,
XXIV-206 p., 24 €. ISBN : 978-88-222-5886-1.

57. Fragments d’histoire du compagnonnage. 12 : Cycle de conférences 2009, Tours,
Musée du compagnonnage, 2010 ; 21 x 30, 203 p., ISBN : 978-2-917836-00-2.

58. Rev. Sc. ph. th. 86 (2002), p. 271-272.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 705

compagnonnique, et enfin, dans un troisiéme temps, au XX¢ siecle, une
certaine christianisation du Devoir, qui fit de Marie-Madeleine la patronne
des compagnons. « Histoire et traditions des compagnons sabotiers », de
Jean PHILIPPON (p. 178-199), retrace 'apparition (au début du XIx® siécle) de
ce compagnonnage, probablement issu de celui des charpentiers, son
développement et sa reconnaissance (au cours du méme siécle), et sa totale
disparition, avec celle du dernier compagnon sabotier (a la fin du Xx¢ siécle).
L’A. signale que, a I'image des autres compagnonnages, celui des sabotiers
intégra vite des éléments maconniques (ainsi que d’autres métiers, comme
celui des vanniers) qui étofférent un rite d’abord sans doute trés simple. La
longue étude « Auguste Tamoré (1864-1945), entrepreneur de magonnerie a
Joué-lés-Tours : de la taille de pierre au béton armé », de Laurent BASTARD
et Jean-Pierre BOURCIER (p. 62-137), surtout dans sa deuxiéme partie (« L’art
du trait d’aprés les épures d’Auguste Tamoré (1882-1892) »), due au second
de ces auteurs, concerne aussi, quoique plus indirectement, notre sujet en ce
qu’elle traite de I’art du Trait, dont j’aurai a reparler.

Laurent BASTARD, encore, avec Image des Compagnons du Tour de
France®, étudie chronologiquement dix-huit dessins et estampes
compagnonniques du XIxe siécle (reproduites dans le cahier iconographique
hors texte ; malheureusement les illustrations dans le texte sont d’une trés
médiocre qualité). Il en montre les visées commémoratives, didactiques et
ornementales, les évolutions techniques et thématiques, et les raisons de leur
apparition (comme étape intermédiaire entre loralité et I'écrit) et de leur
disparition a la fin du siecle (avec la généralisation de I'alphabétisation). Il y
reléve aussi de nombreux emprunts a la franc-maconnerie, particuliérement
dans les représentations de Maitre Jacques et d’Hiram, dans I'apparition de
la chaine d’alliance ou encore dans «la lithographie ésotérique des
compagnons toiliers ». Toutefois, comme il y insiste, ces emprunts n’avaient
pas pour but de maconniser la franc-maconnerie, car : 1°, ils furent associés
et non substitués a 'emblématique compagnonnique (elle-méme volontiers
composite, empruntant au métier et a ses pratiques, a d’autres métiers, au
christianisme, etc.); 2° ils furent, de ce fait réinterprétés en un sens
compagnonnique et toujours liés au métier ; 3°, il n’est pas assuré que tous
ces emprunts aient toujours été le fait des compagnons eux-mémes, rien
n’empéchant que certains aient été introduits par les typographes. Comme
I’A. le note a propos de la lithographie Dédié aux Enfants du Devoir par
Guépin Coeur d’amour (entre 1850 et 1860): « L’analyse de cette
lithographie permet donc de constater que la thématique générale demeure
conforme au caractére chrétien des anciens compagnonnages, mais que les
moyens de I'exprimer empruntent désormais les formes d’autres traditions »

(p. 109).

59. Laurent BASTARD, Images des Compagnons du Tour de France, Paris, ].-C.
Godefroy, 2010 ; 17 = 25, 285 p. et XX p. de pl. h. t., 28 €. ISBN : 978-2-86553-222-3.



706 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

J’ai évoqué 'art du Trait ; c’est précisément de lui que traite Les Marques
secrétes des imprimeurs de la Renaissance de Jean-Claude ALLAMANCHE .
Selon I'A., « ’'Art du Trait est un terme propre au Compagnonnage pour
désigner I'art de dessiner les appareils de pierre de charpente » (p. 19).
Encore que 'ensemble de I'ouvrage la corrige, cette définition est sans doute
un peu trop restrictive car elle tend a réduire le Trait a la géométrie
descriptive, alors que ce méme terme désigne aussi « une géométrie d’ordre
symbolique et initiatique® ». Quoiqu’il en soit, c’est trés justement que A.
reléve qu’il est probable que les Elementa d’Euclide aient « constitué la base
opérative, au double sens de science et de support initiatique » de cet art
(idem). Les marques et ornements étudiés, pour la plupart dus a des
imprimeurs germaniques du Xve siécle (dont Thomas Anshelm®), seraient
ainsi les témoins graphiques d'un enseignement doctrinal a portée
cosmologique et métaphysique et lié, notamment, a 'art du Trait et & celui
des fondeurs. On sera peut-étre un peu surpris par ces notes quelque peu
(volontairement ?) décousues, ainsi que par leur caractére plus souvent
assertif que démonstratif (notamment a propos de I’Agla et du quatre de
chiffre, le premier étant «la marque d’appartenance» a la premiére,
laquelle serait une confrérie initiatique d’imprimeurs, p. 42-43 — hypothése
due a Poccultiste Robert Ambelain en 1946, bien que René Guénon en ait
fait justice dés 1948 dans son étude sur « Le “Quatre de chiffre”® »),
toutefois, encore faut-il se souvenir que I'existence d’'un « compagnonnage »
d’ouvriers imprimeurs, les Griffarins, est attestée au moins depuis 1514 et

60. Jean-Claude ALLAMANCHE, Les Marques secrétes des imprimeurs de la
Renaissance. Signes visuels d’un ésotérisme de métier, Busloup, Le Moulin de I'Etoile,
2010 ; 12 x 18, 63 p., 13 €. ISBN : 978-2-915428-27-8.

61. Marco RosAMONDI, « Notes sur les Etudes sur les marques de tailleurs de pierre de
Franz Rziha », dans Franz RziHA, Etudes sur les marques de tailleurs de pierre, Paris,
Editions de La Maisnie — Dieulefit, La Nef de Salomon, 1993, p- I-X1V, ici p. VIIL

62. Je me permets de renvoyer ici & mon « Verbum Mirificum. A propos du Nom
pentagramme et de la marque de Thomas Anshelm », Rev. Sc. ph. th. 88 (2004), p. 3-38.

63. Robert AMBELAIN, Le Martinisme, Paris, Niclaus, 1946, p. 55. Voir Jean-Michel
MATHONIERE, « Remarques & propos du “quatre de chiffre” et du symbolisme géométrique
dans les marques de métiers », dans Etudes sur les marques au quatre de chiffre,
Dieulefit, La Nef de Salomon, 1994, p. 6. Louis Charbonneau-Lassay avait déja évoqué en
1940 ce « groupement secret recruté surtout [mais pas exclusivement] parmi les
Corporations du Livre » (Louis CHARBONNEAU-LASSAY, Le Bestiaire du Christ, Desclée De
Brouwer, 1940, p.813) et qu’il jugeait hétérodoxe (ibid., p.490). Voir aussi Jérome
ROUSSE-LACORDAIRE, « Quelques remarques sur le pentagramme et la marque de Thomas
Bellesculée », dans L’Hermétisme des marques d’imprimeurs, Busloup, Le Moulin de
I’Etoile, 2008, p. 182-225, ici p. 197-199. Didier Khan, dans son introduction au Comte de
Gabalis (voir, ci-dessus, section « Alchimie ») évoque aussi le mot agla, qu’il rattache
justement au nom (p. 80 et 143). De fait, agla est un acronyme hébraique renvoyant a un
nom divin.

64. Cet article est repris dans René GUENON, Symboles fondamentaux de la science
sacrée, Paris, Gallimard, 1962, dont il forme le chapitre LXVIL.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 707

qu’elle pratiquait un rite, d’ailleurs fort simple, d’admission assorti de signes
de reconnaissance®...

Puisque j’ai évoqué le quatre de chiffre, je mentionne ici la réédition en
fac-similé, par les Editions de I’Etoile, de larticle de Waldemar DEONNA,
« Armes avec motifs astrologiques et talismaniques », parue en 1924 dans
Revue de lhistoire des religions®®. En effet, c’est lui qui fut 'occasion de
larticle de 1948 de René Guénon, que je signale ci-dessus, paru dans les
Etudes traditionnelles, ainsi que de deux autres articles, de 1925 et de 1926,
parus dans la revue Regnabit, « Le chrisme & le coeur dans les anciennes
marques corporatives » et « A propos des signes corporatifs et de leur sens
originel » . Dans les articles de 1925 et de 1948, R. Guénon considérait que
le signe en question était une marque initiatique de maitrise, qu’il jugeait en
outre n’étre pas propre aux imprimeurs. Sur cette question, qu’il suffise de
renvoyer a I'étude de Jean-Michel Mathoniere citée plus haute en note :
« Remarques a propos du “quatre de chiffre” et du symbolisme géométrique
dans les marques de métiers », particulierement, concernant W. Deonna et
R. Guénon, aux pages 3 a 6 et pour la compréhension du signe du point de
vue de l'art du Trait, aux pages 18 a 31 qui se concluent par I'affirmation que
« la marque, tout au moins dans la mesure ou elle obéit & une géométrie ou
a un symbolisme cohérents, est [...] trés probablement l'indice extérieur
d’une affiliation a I'une de ces fraternités [initiatiques de métier] ».

Franc-Maconnerie. — Ce n’est qu’indirectement que la contribution de
Francois BESPFLUG au volume « La misura. Measuring » (op. cit. dans la
section « Magie et divination »), « Le Créateur au compas. Deus geometra
dans lart d’Occident (Ixe-xix¢ siécle) » (p. 113-130), concerne la franc-
maconnerie. En effet, ce n’est qu'en passant et non sans une certaine
prudence que I'A. évoque (p. 116) la place du Créateur au compas dans les
rites et les publications de cette organisation. Toutefois, cette place étant
réelle et assez centrale, cette étude éclaire les sens et fonctions de ce motif,
somme toute relativement rare (et peut-étre d’origine juive), dans
I'iconographie chrétienne et, donc, certaines des sources possibles de son
interprétation maconnique. L’A. se concentre surtout les quatre premiéres
bibles moralisées (1. Vienne, Osterreichische Nationalbibliothek, cod. 1179.
— 2. Vienne, Osterreichische Nationalbibliothek, cod. 2554. — 3. Bible de
saint Louis, Toléde, Trésor de la cathédrale. — 4. Oxford, Bodleian Library,
ms. 270 b ; Londres, British Library, ms. Harley 1526 et ms. Harley, 1527 ;
Paris, Bibliothéque nationale de France, ms. lat. 11560) qui, dans les années

65. Voir Natalie ZEMON-DAVIES, « A trade union in sixteenth century France », The
Economic History Review, vol. II, 1966, p. 48-69.

66. Waldemar DEONNA, Armes avec motifs astrologiques et talismaniques, Busloup,
Le Moulin de I’Etoile, 2010 ; 15 x 21, 70 p-» 16 €. ISBN : 978-2-915428-26-1.

67. Ces deux articles ont été reproduits dans René GUENON, Ecrits pour Regnabit,
Milan, Arché - Turin, N. Aragno, 1999.



708 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

1220 et 1230, firent de I'image du Créateur au compas un résumé solennel de
toute la Bible. Il montre ainsi que si ces figurations partagent une méme
volonté de condamnation des hérésies dualistes (la création est 'ceuvre d’un
Dieu unique, lequel est aussi sauveur) et de la vaine curiosité (Dieu seul,
architecte du monde, connait et comprend, a tous les sens du terme, sa
création), elles se différencient aussi les unes des autres selon la solution
qu’elles apportent a deux débats : un débat sur la paternité de Dieu a I’égard
de la création (Dieu penché sur la création, comme il I’était sur Adam, qu’il
fait rouler comme un cerceau d’enfant, a la fois majestueux et affectueux ; et
Dieu assis en majesté tenant 'univers sur son sein, comme il tient aussi par
ailleurs le Fils ou comme Marie tient I’enfant Jésus — c’est en ce sens que le
débat fut tranché) et un débat sur 'image religieuse (hiératique ou narrative
- le choix fut finalement en faveur de la narrativité). L’A. souligne
volontiers que son étude n’est pas exhaustive et qu’elle laisse en suspens
nombre de questions, notamment celle de l'appellation la plus exacte a
donner a ce Dieu au compas: architecte? géomeétre? arpenteur ?
géodésien ? Il en est une, seulement évoquée par I'A., qui me paraitrait
justifier un ample traitement, c’est celle du privilege presque exclusif
accordé au compas (le plus souvent d’appareilleur) dans Iiconographie
médiévale du Dieu créateur (la balance ayant t6t disparue), alors méme que
la Bible connait, dans cette perspective, bien d’autres instruments et que
I’équerre (ou plutot les équerres) jouissait auparavant d’un statut plus élevé
dans les représentations romanes et du premier gothique des batisseurs®®.
Serait aussi a explorer, dans cette perspective, les rapports entre les
différents arts suggérés par le compas et la géométrie.

Avec Esotérisme occidental et rituels d’initiation, Henrik BOGDAN®
(mentionné dans Hermes in the Academy, op. cit. supra, section
« Généralités », et qui remercie W. J. Hanegraaf) traite d’un sujet important
et le fait avec talent (encore que de maniére parfois un peu laborieuse,
comme dans les chapitres I*" et III* qui auraient véritablement gagné a étre
allégés de ce qui ne concerne pas directement le propos de I'ouvrage) : par
I'examen historique des rituels maconniques (c’est-a-dire de la franc-
maconnerie ou dérivés d’elle, comme ceux de la Golden Dawn et de la wicca
de Gerald Gardner) d’initiation, comprendre les rapports entre ésotérisme
occidental et initiation. Il en conclut que les rituels d’initiation étudiés
reflétent I'ésotérisme de leur temps; qu’ils transmettent de la sorte des
éléments prétendument secrets, mais pourtant souvent aisément accessibles
dans des publications publiques ; et que ces éléments sont de trois sortes :
religieux, philosophique (mais en méme temps expérientiel) et pratique.

68. Je me permets de renvoyer ici au références données dans mon étude « Dieu au
travail. I. L’architecte », Renaissance traditionnelle, n°® 150, 2007, p. 74-98.

69. Henrik BOGDAN, Esotérisme occidental et rituels d’initiation, Milan, Arché
(coll. « Acacia » 14), 2010 ; 17 x 24, 279 p., 29 €. ISBN : 978-88-7252-293-6.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 709

Le Grand Livre illustré du patrimoine magconnique est une réédition
revue et corrigée et augmentée des Images du patrimoine maconnique
parues en 2002 et 20037°. Cet ouvrage, trés richement illustré, s’appuie
essentiellement sur les collections du musée de la Franc-Maconnerie du
Grand Orient de France. Organisé en deux parties (« La loge » et « Les
hommes ») et augmenté d’une troisiéme partie (« A la découverte de
nouveaux trésors... »), il constitue une belle introduction (parfois un peu
trop apologétique) & la franc-maconnerie, particulierement francaise,
d’autant plus utile que I’on sait a quel point le symbolisme est constituant de
cette institution.

La SOCIETE FRANCAISE D’ETUDES ET DE RECHERCHES SUR L’ECOSSISME, dans
Autour des grades d’élus’, publie les actes d’un colloque du 14 mars 2009
augmentée de la réédition d’une conférence que j’avais donnée en 2006 dans
le méme cadre (« Le Rose-Croix parfait macon et parfait chrétien : le grade
de Rose-Croix et le christianisme primitif »). Je me concentrerai donc sur les
deux contributions nouvelles. Les grades d’élus, dont le premier, apparu peu
avant le milieu du xvIire siecle, fit vite des petits, sont, au contraire du grade
de Rose-Croix, des grades de vengeance hiramique propres au Rite écossais
ancien et accepté et au Rite francais. Iréne MAINGUY, dans « La thématique
des élus dans le parcours du REAA », (p. 5-22), montre, dans cette floraison
rituelle, 'entrecroisement de thématiques diverses subsumées sous celle de
la vengeance: vengeance d’Hiram, vengeance des templiers, combat
politique, etc.; si bien que, « dans la thématique des Grands Elus, on
constate qu’il y a une réécriture sélective de I'histoire avec la volonté
constante de transmettre un message de justice et d’équité en maintenant
I'Ordre établi » (p. 19). Ludovic MARCOS, avec « L’ordre des élus du Rite
Francais, une tentative de synthése » (p. 23-28), note que le grade d’élu fut
suscité par celui de maitre qu’elle vient achever en faisant résoudre avec
justice au maitre la question de I'impunité des assassins d’Hiram.

Iréne MAINGUY, encore, auteur de plusieurs ouvrages dont j’ai rendu
compte en leur temps dans ce bulletin, avait revisité en 2001, et
considérablement amélioré, La Symbolique magonnique (1948) de Jules
Boucher”. Maintenant, c’est au tour d’un autre grand classique de la franc-
maconnerie, Le Livre de Uapprenti (1894) d’Oswald Wirth, d’étre ainsi
renouvelé par La Franc-Maconnerie clarifiée pour ses initiés...
« L’apprenti »™, notamment a la lumiére de travaux plus récents tant sur

70. Le Grand Livre illustré du patrimoine maconnique, Paris, Le Cherche Midi
(coll. « Espace maconnique »), 2001 ; 25 x 28, 412 p., 59 €. ISBN : 978-2-7491-1782-9.

71. SOCIETE FRANCAISE D’ETUDES ET DE RECHERCHES SUR L'ECOSSISME, Autour des grades
d’élus. [Société francaise d’études et de recherches sur I’Fcossisme, 2011] ; 21 x 30, 78 p.

72. Rev. Sc. ph. th. 86 (2002), p- 272-273.

73. Iréne MAINGUY, La Franc-Maconnerie clarifiée pour ses initiés : sa philosophie, son
objet, sa méthode, ses moyens. A la suite d’Oswald Wirth. T. « L’apprenti », Paris, Dervy,
2011 ; 14 x 22, 278 p. et [4] f. de pl. h. t., 19 €. ISBN : 978-2-84454-652-4.



710 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

I’histoire de la franc-magonnerie que sur ses symboles et rites (ici I'Ecole
traditionnelle de I’ésotérisme a sa place, ’A. soulignant que les « perceptions
et intuitions métaphysiques [de René Guénon] apporteront des éléments
fondamentaux pour approfondir et comprendre la tradition maconnique » et
mentionnant, a cette occasion, plusieurs de ses continuateurs, p.98). Ne
comptant pas au nombre de « ses initiés », il m’est difficile de dire si cet
ouvrage facilitera a ses nouveaux adeptes la connaissance de la maconnerie,
mais je ne puis que constater que le profane y trouvera amplement de quoi
satisfaire sa curiosité avec des matériaux solides et de premiére main.

La Pierre cubique a pointe de Jeanne LEROY’ est une sorte de
compendium sur cette pierre et son symbolisme, principalement dans la
franc-maconnerie, dans une perspective synchronique (voire syncrétiste) ot
des textes et documents d’époques, de cultures et d’auteurs différents sont
convoqués pour prouver que cette pierre est, ainsi que I'indique le sous-titre,
la « synthése de la connaissance ». On regrettera seulement que la question,
pourtant fondamentale, de la réalité, dans les débuts de la franc-maconnerie,
de cette pierre soit seulement effleurée, cette réalité étant d’emblée tenue
pour acquise, alors méme qu’'un René Guilly (Désaguliers), que ’A. n’ignore
pas, a consacré des pages décisives, sinon définitives, qui montrent que, trés
probablement, 'invention de la pierre cubique a pointe résulte d’une série de
confusions terminologiques lors de traductions fautives de langlais au
francais et réciproquement, confusions entretenues par des erreurs de tracé,
si bien que, a I'origine, la franc-maconnerie n’aurait connu que deux pierres,
la pierre brute et la pierre cubique (René Désaguliers, Les Pierres de la franc-
maconnerie, 199575).

Auteur d’'une impressionnante somme de plus de huit cents pages sur
L’Antimaconnerie en France a la Belle Epoque (2006)76, Michel JARRIGE
donne maintenant un ouvrage a la fois plus accessible et chronologiquement
plus étendu (des années 1880 a la deuxieme guerre, avec quelques incursions
avant et aprés) sur 'antimaconnerie catholique francaise : L'Eglise et la
Franc-Maconnerie”. Y sont ainsi présentées les grandes figures de ce
courant ainsi que leurs thématiques. La partie la plus neuve de cette étude
est évidemment celle qui couvre I’entre-deux-guerres et la deuxiéme guerre,
puisque I'ouvrage de 2006 s’arrétait a 1914. Cette période, dominée par la
Revue internationale des sociétés secrétes de M# Jouin, marque en effet un
tournant, puisque la thése du « judéomaconnisme », héritée de celle du
« judéo-magonnisme » (avec un trait d’union), connait alors un essor et un

74. Jeanne LEROY, La Pierre cubique a pointe. Synthése de la connaissance, Paris,
Maison de Vie, 2010 ; 12 x 17, 127 p., 10 €. ISBN : 978-2-355599028.

75. Rev. Sc. ph. th. 81 (1997), p. 258.

76. Rev. Sc. ph. th. 91 (2007), p. 580.

77. Michel JarriGe, L’Eglise et la Franc-Maconnerie. Histoire des soupcons et du
complot. Avec le rituel intégral de Chevalier Rose-Croix, Paris, J.-C. Godefroy, 2010 ;
16 x 24, 300 p., 24 €. ISBN : 978-2-865553-220-9.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 711

développement jusque-la inégalés. En effet, en supprimant le trait d’union,
Jouin « signifiait de cette facon que la vision d’une alliance de circonstance
entre francs-macons et juifs était remplacée par le concept d’un dessein
politique rigoureux, pour la réalisation duquel les juifs exercaient leur
emprise sur la franc-maconnerie » (p.201), indéfectible collusion qui
s’exprimait visiblement par le communisme. Mémes certaines évolutions de
la franc-maconnerie d’avant-guerre, alors en butte & une antimagonnerie
d’Etat en Italie, en Allemagne et en Russie, quand la Grande Loge de France
entendit affirmer son caractére purement initiatique et apolitique et que des
catholiques comme le pére Berteloot tenterent, sans grand espoir, un
rapprochement, ne furent pas mieux appréciées. Apres la défaite, a Vichy
comme en zone occupée, ce furent des anti-judéomacons catholiques,
souvent de longue date, comme Fay, Vallat, Coston, Henriot, etc., qui
promurent et assurérent les mesures antimaconniques.

Michel Jarrige, dans sa conclusion, évoque « Paul Pistre [qui] anime
depuis prés de vingt-cing ans un bulletin trimestriel trés bien documenté
intitulé Lettre aux catholiques amis des Magons. Tout ce qui concerne le fait
maconnique y est abordé par ce croyant d’une facon lucide empreinte
d’empathie » (p. 236). Paul PISTRE consacre précisément un ouvrage a cette
question : Catholiques et francs-macons : éternels adversaires™ ? ou 'on
retrouve effectivement ces qualités de documentation, de lucidité et
d’empathie soulignées par M. Jarrige. Ce livre, qui s’apparente un peu a un
manuel du type «I'Eglise catholique expliquée aux magons et la franc-
maconnerie expliquée aux catholiques », présente ainsi 'histoire, les acteurs
et les éléments du dossier des rapports entre ces deux institutions. Il donne
aussi des témoignages de magons catholiques (faudrait-il dire de catholiques
macons ?) et se conclut sur des suggestions a I'Eglise catholique et aux
macons (on aura remarqué la dissymétrie, a mon sens justifiée : Uinstitution,
d’une part, et les hommes, de l'autre). A la premieére, dans la ligne de
Pecclésiologie de Vatican II (précisée par Jean RIGAL), il est donc surtout
suggéré de mieux connaitre la franc-maconnerie, de distinguer clairement
rites maconniques et rites religieux, libre-pensée et franc-maconnerie,
d’écouter les francs-macons eux-mémes afin d’éviter les condamnations en
bloc et leurs effets pervers de repoussoir, de considérer la communauté des
références bibliques. Aux seconds, il est conseillé de s’extérioriser davantage,
afin de lever les soupcons, de résoudre leurs dissensions internes dans une
perspective cecuménique, de mieux faire connaitre leur spiritualité sans se
crisper sur une laicité agressive, laquelle, en France, n’a plus grand objet (en
tous cas en ce qui concerne le christianisme). Espérons que ces propositions
seront entendues. Pour ma part, jen ajouterais une, que javais déja
formulée lors du colloque toulousain organisé pour le vingtiéme
anniversaire de la Lettre de Paul Pistre : examiner en son dme et conscience

78. Paul PISTRE, Catholiques et francs-macons : éternels adversaires ?, Toulouse,
Privat, 2011 ; 15 x 24, 157 p., 15 €. ISBN : 978-2-7089-6916-2.



712 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

les raisons théologiques et spirituelles des mises en garde romaine, sans les
décider par avance nulles et non avenues”.

Paul Pistre souligne le role important joué par la franc-maconnerie dans
I'expansion coloniale francaise (p. 132). Jacky BENA revient sur un aspect de
cette expansion, dans Orients disparus®’, en racontant I’histoire de la franc-
maconnerie, principalement du Grand Orient de France, en Algérie, de 1832,
année de fondation de la loge Bélisaire, la premiére d’Algérie, a 1974, année
de mise en sommeil de la loge Hippone, la derniére d’Algérie. L'une des
raisons de cet effacement de la magonnerie algérienne apres I'indépendance
tient sans doute, ainsi que le laisse entendre l'auteur, au fait qu’elle était
avant tout et majoritairement une maconnerie coloniale, composée pour
I'essentiel d’Européens.

Occultisme. — La collection « Delphica », un temps arrétée, reprend
avec un nouveau directeur, Emmanuel DUFOUR-KOWALSKI, par la
publication de plusieurs ouvrages concernant I’occultisme du Xixe siecle. Ce
sont notamment deux volumes de rééditions de textes de Joséphin PELADAN,
le Sar de la Rose-Croix catholique du Temple et du Graal : Introduction aux
sciences occultes et Les Onze Chapitres mystérieux du Sépher Bereshit, d’une
part, De Parsifal a Don Quichotte et La Clé de Rabelais®', de I'autre. Ces
textes, qui datent respectivement de 1894, 1911, 1906 et 1905 ont avant tout
une valeur documentaire, d’autant plus que le second d’entre eux, Les Onze
Chapitres, qui est une « traduction » ampoulée de la Genése, se situe avant
ce que le préfacier appelle, sans jamais s’en expliquer vraiment (il cultive
Iellipse et le sous-entendu, mais 'on devine qu’il s’agit du pelerinage en
Egypte et en Palestine qui suivit I'arrét, en 1897, des Salons de la Rose-
Croix), la « conversion de 1898 ». C’est encore, toujours due a E. Dufour-
Kowalski, une Anthologie de la littérature occultiste®?. On a facilement beau
jeu de relever des absences (ainsi, si 'on prend Breton, pourquoi pas
Daumal ?); il est en général plus rare d’avoir & s’étonner de certaines

79. Jérome ROUSSE-LACORDAIRE, « Quelques réflexions théologiques sur le dialogue
entre francs-macons et catholiques », dans Vers une réconciliation catholiques et francs-
macons, [Libourne, 2007], p. 33-41.

80. Jacky BENA, Orients disparus. L’histoire des francs-macons en Algérie, Toulouse,
Privat, 2011 ; 15 x 24, 189 p., 20 €. ISBN : 978-2-7089-6917-9.

81. Joséphin PELADAN, Introduction aux sciences occultes. Les Onze Chapitres
mystérieux du Sépher Bereshit. Présentation d’Emmanuel Dufour-Kowalski. Genéve,
Editions Delphica — Lausanne, L’dge d’Homme (coll. « Delphica »), 2011 ; 14 x 21, 157 p.,
20 €. ISBN : 978-2-9700698-6-7. Joséphin PELADAN, De Parsifal a Don Quichotte : le secret
des troubadours. La Clé de Rabelais : le secret des corporations. Introduction d’Emmanuel
DUFOUR-KOWALSKI. Genéve, Editions Delphica - Lausanne, L’Age d’Homme
(coll. « Delphica »), 2011 ; 14 x 21, 142 p., 20 €. ISBN : 978-2-9700698-9-8.

82. Emmanuel DUFOUR-KOWALSKI, Anthologie de la littérature occultiste. XIX® et XX
siécles francais, Geneéve, Editions Delphica - Lausanne, L’Age d’Homme
(coll. « Delphica »), 2010 ; 17 x 24, 597 p., 39 €. ISBN : 978-2-9700698-0-5.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 713

présences : ainsi je m’interroge franchement sur la présence de Marie-
Madeleine Davy, laquelle n’aurait certainement pas apprécié pareil
appellation (surtout dans un chapitre intitulé « Les néo-symbolistes »), et je
ne suis pas tres convaincu par les considérations alchémico-occultisantes qui
s’efforcent de justifier la présence de Maurice Leblanc, de Gaston Leroux
(que le lecteur se rassure, Gustave Lerouge est bien mentionné, p. 122) ou de
Raymond Roussel, qui plus est dans un chapitre « Visionnaires et
cabalistes » (mais de quelle cabale, sinon fulcanellienne, s’agit-il?). La
lecture de 'introduction, elle-méme trés occultisante, n’éclaire pas beaucoup
mes interrogations, méme (et peut-étre surtout) lorsqu’elle énonce d’un ton
oraculaire que «I'Occultisme traite des potentialités du vivant, alors que
I'Esotérisme traite de 'expérience de Vie inscrite en la matiére, du rapport
secret de 'homme a ses organes, dans ’harmonie naturelle du Cosmos, y
apportant Ueffigie de son amplitude spirituelle » (p. 55). Pas plus que je ne
suis éclairé par les récurrentes ironies pleines de commisérations de I’A. sur
ce catholicisme romain pourtant tant défendu par certains des « occultistes »
qu’il évoque.

Ecole traditionnelle. — Avec Diversité et unité des religions chez René
Guénon et Frithjof Schuon, Patrick RINGGENBERG?®® met en paralléle, et
parfois en contraste, voire en opposition, les notions centrales de ces deux
grands exposants de I'ésotérisme traditionnel que furent René Guénon et
Frithjof Schuon : la Tradition primordiale pour le premier, la sophia perennis
pour le second. Il expose, pour chacune, le moment de son apparition, ses
éventuelles évolutions, au moins de présentation, ses tenants et aboutissants,
ainsi que ses implications dans l'ensemble de I’exposé en question.
Progressant pas a pas, avec précaution, cherchant a cerner au plus prés ces
notions, qui, pour étre fondamentales, et peut-étre précisément pour cela,
furent souvent décrites par ces auteurs par petites touches, parfois aussi
d’abord, en négatif, ’A. montre que les notions de Tradition primordiale et
de sophia perennis, dans leur expression et dans leur formulation
respectivement guénoniennes et schuoniennes, sont tributaires d’une
histoire, plus ou moins reconnue, et d’'un contexte, 'une et ’autre modernes
et contemporains, hors desquels elles seraient incompréhensibles parce
qu’anachroniques. Il indique aussi la progressive prise de distance de
F. Schuon a I'égard de R. Guénon, qui se consomma a partir de la fin des
années 1940, mais qui s’annoncait déja auparavant et qui s’accrut encore
aprés la mort de R. Guénon. En témoignent, pour ne prendre que deux
exemples, mais non des moindres, d’une part, le passage de F. Schuon du
vocabulaire de la « Tradition primordiale» a celui de la philosophia
perennis, puis de la religio perennis et, enfin, de la sophia perennis, et,

83. Patrick RINGGENBERG, Diversité et unité des religions chez René Guénon et Frithjof
Schuon, Paris, L’Harmattan, (« Collection Thééria »), 2010 ; 14 x 22, 383 p., 33,50 €. ISBN :
978-2-296-12762-3.



714 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

d’autre part, la différence d’appréciation, par rapport a R. Guénon, de plus
en plus nette, de F.Schuon sur la nature de la mystique, Schuon
reconnaissant une certaine valeur ésotérique « bakhtique » a la mystique.
Ainsi, des guénoniens plus « orthodoxes » que Schuon tinrent-ils aussi a
émettre quelques réserves sur la séparation, a leur avis trop tranchée,
qu’opérait R. Guénon entre, d’un c6té, « mysticisme » et « voie mystique »
et, de lautre, « ésotérisme » et « voie initiatique» - je pense ici tout
particuliérement a Louis Gros (cf. Etudes traditionnelles, n° 336, 1956, p. 364,
n.2) et a Jean Reyor (Jean Reyor, « Réflexions sur un vocabulaire », Le
Symbolisme, 1966, repris dans Pour un aboutissement de I'ceuvre de René
Guénon, Milan, Arche, 1988-1991, t. 3, p. 1-14). Enfin, concernant la visée
universaliste de R. Guénon et de F. Schuon, alors que I'un comme autre se
sont finalement situés au sein de I'islam, les démarches et les perspectives
des deux auteurs sont finalement assez différentes. Le titre de 'ouvrage est
alors quelque peu trompeur, car, pour R. Guénon, il n’est pas question, a
proprement parler, d’une unité « des religions », mais plut6t des traditions
en référence a la Tradition et par le biais de leurs ésotérismes respectifs.
Pour sa part, F. Schuon, trés probablement parce que lui se réclamait d’une
unité « des religions », d’une religio perennis, s’est rapproché en théorie et
en pratique d’une sorte de suprareligion ésotérique. La comme ailleurs, les
développements de I’A. sont pertinents et éclairants (et prudents), comme on
peut le constater dans le chapitre « L’évolution de la tariga schuonienne et
I'ceuvre publiée » (p. 277-306).

De la philosophia perennis au pérennialisme américain®, de Setareh
HOUMAN, est un volumineux ouvrage, issu d’une these, consacré a
I'apparition et aux développements américains de ce que I’A., usant d’un
anglicisme, appelle, a la suite de chercheurs comme Antoine Faivre,
« pérennialisme » et que, pour ma part, j'appelle « Ecole traditionnelle (de
I'ésotérisme) ». L’A. définit le pérennialisme d’une maniére a la fois large (le
courant dont René Guénon fut le « premier représentant », p. 8) et plus
restrictive (’orientation que prit 1’ésotérisme occidental « sous la direction
spirituelle de Frithjof Schuon », p. 7); c’est sans doute ce flottement entre
deux approches différentes de Iésotérisme, quoique appartenant toutes deux
a I'Ecole traditionnelle, qui permet a I'A. cette affirmation quelque peu
surprenante selon laquelle « le pérennialisme s’inscrit [...] dans I’histoire des
courants ésotériques non chrétiens » (p. 8), ce qui est faire peu de cas, en
France tout au moins, du courant chrétien de I'Ecole traditionnelle. Mais
I'essentiel de I’étude, et le plus novateur, n’est pas 1a ; ce qui fait en effet la
majeure partie et le premier intérét de cet ouvrage, c’est sa présentation du
pérennialisme américain, sujet déja abordé, mais plus succinctement par

84. Setareh HOUMAN, De la philosophia perennis au pérennialisme américain, Milan,
Arche (coll. « Bibliothéque de I’Unicorne. Série francaise » 57); 17 x 24, 621 p., 58 €.
ISBN : 978-88-7252-296-7.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 715

Mark Sedgwick dans Against the Modern World®. L’A. présente ainsi non
seulement les débuts de ce courant aux Etats-Unis, avec, notamment,
Ananda Kentish Coomaraswamy, Frithjof Schuon, Seyyed Hossein Nasr,
Huston Smith, mais aussi les successeurs de ces derniers, la pénétration des
hommes et des idées du pérennialisme dans le monde académique et les
débats contemporains suscités par cette pénétration. Si I'on peut regretter ici
ou la quelques approximations (par exemple: p. 170, 'affirmation que
Guénon ne tenta jamais de connaitre le néothomisme ; p. 130, 'idée qu’en
1873 les objectifs du Hiéron de Paray-le-Monial « préfiguraient certains
aspects du traditionalisme naissant », alors que le traditionalisme catholique
était alors déja largement né et presque finissant, a moins qu’il ne s’agisse
du pérennialisme au sens large ; p. 138, la description de I’Estoile Internelle
comme d’un « Ordre chrétien moyenageux » et de la Fraternité du Paraclet
comme d'un « Ordre auquel s’affiliérent en 1939 certains traditionnistes
réfractaires a la maconnerie et a lislam » et qui « cessa toute activité
lorsque fut déclarée la Seconde Guerre Mondiale » ; ou encore, p. 585, la
qualification de docétiste de ce qui est, semble-t-il, une forme de contemptus
mundi), on doit reconnaitre que cette étude donne un bel accés a la
connaissance du pérennialisme (au sens strict) américain, a la fois dans ses
caractéristiques communes et dans sa relative diversité interne.

La collection « Thééria» des éditions L’'Harmattan réédite deux
ouvrages de Frithjof SCHUON, Avoir un centre (déja paru en francais en 1988)
et Les Stations de la Sagesse (déja paru en francais en 1958 et en 1992)%. Ces
deux ouvrages étant connus, je me contenterai de quelques rapides
indications plus particulierement en rapport avec I’étude de Patrick
Ringgenberg dont j’ai rendu compte au début de cette section. Ainsi, Avoir
un centre, qui entend principalement développer une « anthropologie
intégrale », c’est-a-dire une approche de 'homme qui tienne compte de
toutes les dimensions de ce dernier, jusques et y compris sa déiformité,
rapproche I’ésotérisme et « la plus haute mystique » en ce que seuls 'un et
l'autre, au sein du théisme, ne mettent pas entre parenthéses « la divine
Essence » (p. 103), explique que « la notion chrétienne d’“enfant de Dieu”
indique un élément d’ésotérisme qui s’affirme [...] & 'égard de I’*Ancienne
Loi” » (p. 113) et que la religion doit « inclure, sous peine de tromper — ou
d’exclure — certaines dmes ou certaines intelligences » (p. 118), 'ensemble
des idées que recouvre le terme de « Pére » lorsqu’il est appliqué a Dieu, y
compris celle de « Sur-Etre ». Plus nettement encore, Les Stations de la
Sagesse, constatant, pour dire le moins, un déficit moderne de
compréhension, voire simplement de reconnaissance, de la vérité contenue

85. Rev. Sc. ph. th. 89 (2005), p- 785 et 94 (2010), p.- 572.

86. Frithjof SCHUON, Avoir un centre, Paris, L’Harmattan, (« Collection Théoria »),
2010 ; 14 x 22, 162 p., 16 €. ISBN : 978-2-296-12841-5. Id., Les Stations de la Sagesse, Paris,
L’'Harmattan, (« Collection Théoria »), 2011 ; 14 x 22, 157 p., 15,50 €. ISBN : 978-2-296-
54668-4.



716 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

dans les traditions religieuses, entendent indiquer, notamment au sein méme
de certaines manifestations « anthropothéistes », lues symboliquement, la
portée des enseignements qui y sont exprimés.

Autre réédition dans la méme collection, celle de La Royauté sacrée de
cet helléniste spécialiste de Plutarque qu’est Jean Hani®’, d’abord parue en
1984. Explorant les formes anciennes de la royauté, notamment celle de la
royauté du Christ, ’A. y repére trois dimensions : la premiére, métaphysique
et religieuse, est celle de la doctrine des deux glaives; la deuxieme,
sociologique et structurale, est celle des ordres ; la troisieme, cosmologique,
est celle des cycles.

Toujours en réédition chez le méme éditeur et dans la méme collection,
mais cette fois avec de substantielles modifications : Amour et Vérité de Jean
BORELLA®. Il s’agit de la reprise de La Charité profanée, publiée en 1979 aux
Editions du Cédre, ouvrage qui avait valu a son auteur de violentes critiques,
d’une part de la part des milieux « progressistes » pour intégrisme, d’autre
part des milieux « traditionalistes », dont il était proche, pour gnosticisme.
La partie la plus polémique de l'ouvrage a désormais disparu au profit,
essentiellement, de nouveaux développements cosmologiques (« Le détour
cosmologique », p.76-104) ainsi que sur les doctrines platoniciennes et
aristotéliciennes de 1’dme (p. 151-157). Concernant plus directement le
propos de ce bulletin, on notera la disparition de toutes références a Schuon
(soit que les passages qui en donnaient I’occasion ont disparu — par exemple
le « Prologue » de la premiéere édition —, soit que, de fait, la mention de
Schuon ne s’imposait pas — a propos du « Commandement supréme » -,
mais aussi parfois la ol cette mention était légitime et utile - ainsi
concernant, « la notion de relativement absolu », p. 33), mais le maintien de
la plupart des références originelles a Guénon, d’autres étant désormais
ajoutées, notamment dans les nouveaux développements cosmologiques.
Encore de Jean Borella, mais cette fois avec Bruno BERARD, la Métaphysique
des contes de fées®, ouvrage écrit a quatre mains, en alternance. Le titre est
une claire et avouée (p. 15) référence a la Psychanalyse des contes de fées de
Bruno Bettelheim, mais la substitution de « métaphysique» a
« psychanalyse » indique le pari des auteurs qu’'une réalité proprement
spirituelle (« le savoir le plus profond sur les étapes et les événements de son
devenir divin, sur cette transformation mystérieuse par quoi ’ame apprend
peu a peu a connaitre ce qu’il en est de Dieu en elle », p. 16) se dit dans le

87.Jean HANI, La Royauté sacrée. Du pharaon au roi trés chrétien, Paris,
L’Harmattan, (« Collection Théoria »), 2010 ; 14 x 22, 267 p., 24,50 €. ISBN : 978-2-296-
11676-4.

88.Jean BORELLA, Amour et Vérité. La voie chrétienne de la charité, Paris,
L’'Harmattan, (« Collection Thééria »), 2011 ; 16 x 22, 381 p., 34 €. ISBN : 978-2-296-55099-
5.

89. Bruno BERARD et Jean BORELLA, Métaphysique des contes de fées, Paris,
L’'Harmattan (coll. « Métaphysique au quotidien »), 2011; 14 x 22, 182 p., 17 €. ISBN:
978-2-296-55116-9.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 717

conte de fées et «se dépose dans l’inconscient spirituel de I'auditeur »
(idem). C’est dans cette perspective que sont commentés trois contes (qui ne
sont d’ailleurs pas tous, stricto sensu, « de fées»): « La jeune fille sans
mains » (Jean Borella, qui y lit une histoire de I’dme, ou, plus précisément de
la réintégration par 'ame de sa bonté originelle), « Ce que fait le vieux est
toujours bien fait» (Bruno Bérard, qui y lit une histoire de la sagesse de
I'abandon) et « Le Petit Poucet» (Jean Borella, qui y lit un parcours
initiatique, une alchimie spirituelle de I’ame désirante). La perspective est &
la fois proche et différente de celle d'un Claudio Mutti avec Le Symbolisme
dans la fable (Magia della fiaba, 1977 ; 1979 pour la traduction francaise) :
proche par le souci de dégager une doctrine spirituelle de ces récits;
différente par la volonté de s’axer prioritairement sur une interprétation
chrétienne et de se démarquer de toute interprétation guénonienne (ou
supposée telle) de I'initiation comme d’une chose dont on s’empare par une
sorte de technique démiurgique (cf. p. 166-167, ou Guénon n’est pas loin
d’étre comparé a l'ogre).

Nouveaux courants. — Phénomeéne historiquement occidental et
moderne, I'ésotérisme a su s’inculturer dans d’autres traditions. En témoigne
le numéro 60 de la revue Péninsule: « Religions du Vietnam (XVII-XXI® s.).
Esotérisme traditionnel et nouvel occultisme »*. Ce dossier est divisé en
deux parties. La premiére, « Trace et rémanences des anciens réseaux
ésotériques », illustre la présence ancienne d’un ésotérisme au Vietnam,
pour autant que I'on accepte une définition large du terme « ésotérisme » :
« enseignement nécessitant une initiation » (p. 3). Ce sens, que Pascal
BOURDEAUX et Jérémy JAMMES jugent « strict » (idem), me parait trop large
pour justifier un compte rendu exhaustif de cette premiére partie ; je me
contente de signaler I'étude (posthume) de Georges BOUDAREL, « Société
secrétes et/ou sociétés a secret: dynamiques de la dissidence et du
conformisme dans le Vietnam traditionnel » (p. 31-62), qui montre le
caractére ancien de ce type de sociétés qui a fourni ainsi un terreau
favorable aux « nouveaux réseaux occultistes » dont traite la seconde partie.
Celle-ci s’ouvre par un entretien (p. 99-120) entre, d’une part, Jean-Pierre
LAURANT et, d’autre part, Pascal Bourdeaux et Jérémy Jammes, sur Mat Gioi,
c’est-a-dire Albert de Pouvourville, 'un des inspirateurs de R. Guénon et
figure a laquelle J.-P. Laurant a consacré en 1982 un bel ouvrage, Matgioi, un
aventurier taoiste. Jérémy Jammes, avec « Théng Thién Hoc ou la Société
théosophique au sud du Vietnam» (p. 121-161) montre que la Société
théosophique profita au Vietham d’un mouvement de rénovation du
bouddhisme (ou s’inscrivit également le caodaisme), la Société théosophique
proposant alors une « méditation laicisée », et du soutien de la franc-
maconnerie, principalement de celle du Droit humain, obédience fortement

90. « Religions du Vietnam (XVII-XXI®s.). Esotérisme traditionnel et nouvel
occultisme », Péninsule, n° 60, 2010 ; 16 x 25, 305 p., 25 €.



718 JEROME ROUSSE-LACORDAIRE

marquée, on le sait, par le théosophisme. Pascal Bourdeaux présente la revue
France-Asie (p. 163-209) sous l'angle de son traitement de 1’ésotérisme,
particuliérement nette lorsque la revue était encore sous la direction directe
et unique de, son fondateur, René de Berval. Cette étude est complétée par
de trés utiles annexes (relevé des articles, des comptes rendus, des revues et
publicités, prosopographie). Janet HOSKINS explore la dynamique des formes
ésotériques au sein du caodaisme (p. 211-247). Markus SCHLECKER et Kirsten
ENDRES présentent le cas de deux femmes extralucides aux alentours de
I’an 2000 (p. 249-279).

Dans une perspective assez proche, Mark SINGLETON, avec Yoga Body*,
montre, de maniére trés convaincante, que, plus qu’aux traditions anciennes,
le yoga tel qu’il est pratiqué aujourd’hui, c’est-a-dire comme une sorte de
gymnastique posturale communément dénommée hata-yoga, doit surtout a
la relecture en termes et de culture physique et d’ésotérisme (notamment
théosophiste et de la New Thought) des postures yoguiques.

Joseph Smith, Jesus, and satanic opposition, de Douglas J. DAVIES®?, est
un ouvrage novateur en ce qu’il explore les figures mormones de Jésus dont
la diversité est rassemblée par 'opposition a Satan, et qu’il les confronte a
I'orthodoxie chrétienne dominante, montrant alors que le christianisme dont
se réclame les mormons n’est pas d’abord de 'ordre de la croyance, mais de
I'identité publique et du sentiment, construit aussi a partir des
représentations des courants chrétiens majoritaires.

Dans la section « Généralités », j’ai rendu compte du Petit Dictionnaire
des cultes politiques en France. Sur un sujet proche, celui des « cultes » (au
sens anglo-saxon du terme), mais plus limité et bien mieux maitrisé (c’est
peu dire), on lui préférera Le Complot cosmique de Stéphane FRANCOIS et
Emmanuel KReIS?, 'un et autre, a des titres divers, bons connaisseurs du
sujet (le premier des dimensions occultistes de l'extrémisme de droite, le
second des théories du complot), explicité en sous-titre: « Théorie du
complot, ovnis, théosophie et extrémisme politique.» Examinant le
conspirationnisme radicalisé (les gouvernements ont, ne serait-ce que dans
un premier temps, fait alliance avec les extraterrestres pour asservir la Terre)
de certains ufologues (Jimmy Guieu, John Lear, William Cooper, André
Lecossois). Ces théories conspirationnistes ont intégré, au moins pour partie,
une ufologie ésotérisante (notamment théosophisante) a thémes nazis (dont
Miguel Serrano fut sans doute 'exemple le plus célebre), débouchant ainsi

91. Mark SINGLETON, Yoga Body. The origins of modern posture practice, New York,
Oxford University Press, 2010 ; 16 x 24, VIII-262 p., $ 99. ISBN : 978-0-19-539534-1.

92. Douglas J. DAVIES, Joseph Smith, Jesus, and Satanic Opposition. Atonement, evil
in the mormon vision, Farnham, Ashgate, 2010 ; 16 x 24, 1X-282 p., £ 16,99. ISBN : 978-1-
4094-0670-9.

93. Stéphane FrRaNcoOls et Emmanuel KRreis, Le Complot cosmique. Théorie du
complot, ovnis, théosophie et extrémisme politique. Préface de Jean-Bruno RENARD.
Postface de Jean-Pierre LAURANT. Milan, Arché (coll. « Histoire et métahistoire » 4),
2010 ; 17 x 24 ; 109 p., 14 €. ISBN : 978-88-7252-299-8.



BULLETIN D’HISTOIRE DES ESOTERISMES 719

sur une acclimatation des Protocoles des sages de Sion a ces théories, a ceci
pres que ceux qui, au bout du compte, tirent les ficelles sont désormais les
extraterrestres.
Couvent Saint-Jacques
20, rue des Tanneries
F - 75013 Paris



