
Bulletin d'histoire des ésotérismes
Jérôme Rousse-Lacordaire

Dans Revue des sciences philosophiques et théologiques 2011/3 Tome 95, pages 671 à 719
Éditions Vrin

ISSN 0035-2209
DOI 10.3917/rspt.953.0671

Article disponible en ligne à l’adresse
https://shs.cairn.info/revue-des-sciences-philosophiques-et-theologiques-2011-3-page-671?lang=fr

Découvrir le sommaire de ce numéro, suivre la revue par email, s’abonner...
Flashez ce QR Code pour accéder à la page de ce numéro sur Cairn.info.  

Distribution électronique Cairn.info pour Vrin.
Vous avez l’autorisation de reproduire cet article dans les limites des conditions d’utilisation de Cairn.info ou, le cas échéant, des conditions générales de la licence souscrite par votre
établissement. Détails et conditions sur cairn.info/copyright.
Sauf dispositions légales contraires, les usages numériques à des fins pédagogiques des présentes ressources sont soumises à l’autorisation de l’Éditeur ou, le cas échéant, de
l’organisme de gestion collective habilité à cet effet. Il en est ainsi notamment en France avec le CFC qui est l’organisme agréé en la matière.

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)

https://shs.cairn.info/revue-des-sciences-philosophiques-et-theologiques-2011-3-page-671?lang=fr


Rev. Sc. ph. th. 95 (2011) 671-719 

 

BULLETIN D’HISTOIRE  
DES ÉSOTÉRISMES 

par Jérôme ROUSSE-LACORDAIRE 

Généralités. — Le vingt-cinquième volume de la série « Annali della 
storia d’Italia », Esotérismo 

1, est tout entier consacré à l’ésotérisme, de ses 
sources antiques au Nouvel Âge. Cette somme est composée de vingt-sept 
études, précédées d’une introduction historique et méthodologique, sur 
laquelle je reviendrai plus longuement, et dues à vingt-six contributeurs, 
dans leur quasi-totalité universitaires d’Italie, de France et de Hollande. S’y 
ajoutent une trentaine de pages de bibliographie et un index des noms. Le 
parcours suivi est à la fois historique et thématique : 1o, les origines 
méditerranéennes et orientales ; 2o, les formes ésotériques à l’époque 
moderne ; 3o, les formes ésotériques dans la construction de l’identité 
nationale ; 4o, les formes ésotériques à l’époque contemporaine. De prime 
abord, la présence de la première partie pourrait étonner. Toutefois, ainsi 
que le souligne Gian Mario CAZZANIGA dans son introduction, le couple 
historiographique Orient/Occident, qu’il soit lu en termes d’opposition ou de 
filiation, est devenu constitutif de l’identité occidentale et a de la sorte 
participé à la constitution renaissante de l’ésotérisme occidental à travers sa 
promotion de la prisca theologia et de la philosophia perennis, puis à ses 
développements ultérieurs, tant classiques que contemporains. Cette 
première partie réunit cinq études portant respectivement sur la divination 
et la magie cérémonielle dans la civilisation mésopotamienne (Pietro 
MANDER, p. 5-26), le pouvoir de la parole et les rites de résurrection dans 
l’Égypte pharaonique (Edda BRESCIANI, p. 27-47), les mages en Occident 
(Antonio PANAINO, p. 49-76), les communautés pythagoriciennes et 
néopythagoriciennes (Bruno CENTRONE, p. 77-102) et les origines 
alexandrines, byzantines et musulmanes de l’alchimie occidentale (Pinella 

 
1. Gian Mario CAZZANIGA (éd.), Storia d’Italia. Annali 25 : Esoterismo, Turin, 

G. Einaudi, 2010 ; 16 × 22, XXX-781 p. et [8] f. de pl. h. t., 85 €. ISBN : 978-88-06-19035-4. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



672 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

TRAVAGLIA, p. 103-130). De fait, les éléments et courants présentés dans ces 
contributions influèrent notablement, serait-ce sous forme légendaire, sur les 
ésotérismes occidentaux modernes et contemporains, lesquels s’en 
réclameront volontiers, en leur adjoignant encore d’autres courants, comme 
le montrent les études qui suivent. La deuxième partie aborde la formation 
et les développements de l’ésotérisme occidental de la fin du Moyen Âge au 
XVIIIe siècle. Ce sont d’abord les courants de la période que l’on pourrait 
qualifier d’humaniste : les motifs iconographiques et leur fonction de 
protection et de conservation du savoir, particulièrement chez Giorgio 
Vasari et Giordano Bruno et sur la Porte magique de Rome (Mino GABRIELE, 
p. 133-147) ; l’hermétisme et ses lectures chrétiennes, principalement à la fin 
du Moyen Âge (Vittoria PERRONE COMPAGNI, p. 149-173) ; la prisca theologia 
florentine (Cesare VASOLI, p. 175-205) ; le démonisme chez Guglielmo 
Grataloro et Cardan (Marialuisa BALDI, p. 208-230) ; la magie chez Giordano 
Bruno (Simonetta BASSI, p. 231-256), la kabbale chrétienne en Italie (Jean-
Pierre BRACH, p. 257-288). Ce sont ensuite les courants et débats du Siècle 
des Lumières : la bulle Coeli et terrae de Sixte V, condamnant les pratiques 
divinatoires, et ses premières conséquences inquisitoriales (Vincezo LAVENIA, 
p. 289-321) ; le rosicrucianisme vénitien (Federico BARBIERATO et Adelisa 
MALENA, p. 323-357) ; les débats italiens sur la sorcellerie au XVIIe siècle 
(Mario ROSA, p. 359-375 ; sur cette question, voir, ci-dessous, la section 
« Magie et divination ») ; la permanence de préoccupations ésotériques dans 
l’œuvre de Joseph de Maistre (Gerardo TOCCHINI, p. 377-401). On constate 
que, à mesure qu’une large part des courants ésotériques s’éloignait des 
institutions ecclésiales, ceux-ci pouvaient, par certains aspects, se rapprocher 
du projet de la modernité et même le façonner et s’y inscrire. C’est ce 
qu’illustre aussi la troisième partie, plus particulièrement consacrée au XIXe 
siècle : l’inspiration ésotérique et maçonnique des jardins vénètes modernes 
destinés à former le sujet et ses communautés réservées (Barbara MAZZA 

BOCCAZZI, p. 405-429) ; héritage national et nouvelle ritualité civile chez Ugo 
Foscolo (Francesca FEDI, p. 431-453) ; l’importance de la figure dantesque 
dans la construction de l’identité nationale (Gian Mario CAZZANIGA, p. 455-
475) ; Élie Benamozegh, dernier kabbaliste italien, qui cherche à revivifier 
l’Europe par un retour à l’Orient et à une religion unitaire gardée par Israël 
(Alessandro GUETTA, p. 477-498 ; sur Benamozegh, voir, plus loin, la section 
« Kabbale ») ; Garibaldi, successivement saint-simonien, mazziniste, théiste 
anticlérical et maçon humaniste (Gian Mario CAZZANIGA, p. 499-519) ; le 
spiritisme et la parapsychologie à l’âge positiviste (Simona CIGLIANA, p. 521-
546) ; le recours napolitain à la sagesse égyptienne pour fonder une tradition 
italique (Gian Mario CAZZANIGA, p. 547-566). La quatrième partie, qui 
couvre le XXe siècle, confirme ce qui s’annonçait aux siècles précédents, à 
savoir le dialogue entre les courants ésotériques et les tenants de la raison 
critique éclairée : le théosophisme et l’anthroposophie (Marco PASI, p. 569-
598) ; le néopaganisme et les arts magiques pendant le fascisme (Marco 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 673 

 

ROSSI, p. 599-627) ; l’histoire des religions chez Raffaele Pettazoni, Ernesto 
De Martino, Vittorio Macchioro et dans la Société italienne de 
métapsychique (Silvia MANCINI, p. 629-658) ; la situation des courants 
chrétiens au sein de l’ésotérisme italien et, plus largement, des institutions 
culturelles, religieuses et politiques italiennes (Jean-Pierre LAURANT, p. 659-
693) ; ésotérisme et nouvelles religiosités (Giovanni FILORAMO, p. 695-717). 
Ce volume confirme que les courants ésotériques, malgré leur affirmation 
d’immuabilité, ont bien une histoire largement faite de relectures 
adaptatives, à mesure que se transforment les contextes historiques, du 
corpus référentiel formé à la Renaissance à partir de documents réellement 
ou supposément antiques. 

Le sujet de Music and Esotericism, édité par Laurence WUIDAR 
2, n’est pas 

tout à fait nouveau, que l’on pense seulement aux travaux de Jocelyn 
Godwin sur cette question. Nous verrons plus loin dans ce bulletin d’autres 
travaux concernant aussi cette question (dans la section « Kabbale », Chani 
Haran Smith, Tuning the soul, et, dans la section « Renaissance », Tiziana 
Pangrazi, La Musurgia universalis di Athanasius Kircher). Ce recueil, issu 
d’un colloque de 2008 qui portait le même intitulé, part d’un constat : les 
interactions entre la musique et l’ésotérisme sont importantes et anciennes, 
mais elles n’obéissent pas toujours au même modèle, se modifiant avec 
l’épistémologie. C’est effectivement ce que l’on constate à la lecture de ce 
volume. Il est organisé en trois parties qui traitent essentiellement  
de personnages (musiciens, musicologues ou personnes ayant 
occasionnellement parlé de musique). La première partie couvre pour 
l’essentiel les XVIe et XVIIe siècles : Albumasar et Kircher, autour du pouvoir 
magnétique de la musique (Charles BURNETT, p. 13-22) ; Évrart de Conty 
(Amandine MUSSOU, p. 23-43) ; Orlando di Lasso (Marjorie A. ROTH, p. 45-
76) ; John Dowland (Anthony ROOLEY, p. 77-94) ; Thomas Campion (Barbara 
KENNEDY, p. 95-107) ; Giovambattista della Porta (Concetta PENNUTO, p. 109-
127) ; Campanella (Marta MOISO, p. 129-155) ; Descartes, Mersenne, Peiresc 
et Gassendi (Brigitte VAN WYMEERSCH, p. 157-175) ; Kepler (David JUSTE, 
p. 177-195). La deuxième partie, très courte, traite des théories 
philosophiques de la musique chez Proclus (Maël MATHIEU et Daniel COHEN, 
p. 199-225) et chez Kant, Hegel, Schopenhauer et Nietzsche (Jacques 
AMBLARD, p. 227-241). La troisième partie concerne les XIXe et XXe siècles : 
Madame Blavatsky (Tim RUDBØG, p. 245-264) ; Ferruccio Busoni (Judith 
CRISPIN, p. 265-293) ; Scriabine (Barbara ANIELLO, p. 295-328) ; Webern 
(Wouter J. HANEGRAAFF, p. 329-353) ; Helmuth Krausser (György E. SZÖNY, 
p. 355-376). 

Hermes in the Academy, édité par Wouter J. HANEGRAAFF et Joyce 
PIJNENBURG 

3, est un recueil qui a les défauts de ses qualités, défauts et 

 
2. Laurence WUIDAR (éd.), Music and Esotericism, Leyde-Boston, Brill (coll. « Aries 

Book Series » 9), 2010 ; 17 × 25, VII-379 p., ISBN : 978-90-04-18267-7. 
3. Wouter J. HANEGRAAFF et Joyce PIJNENBURG (éd.), Hermes in the Academy. Ten 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



674 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

qualités qui tiennent au genre même de l’ouvrage, lequel requiert presque 
inévitablement des contributeurs d’exprimer toute leur satisfaction (voire 
toute leur modeste autosatisfaction, lorsqu’ils en sont partie prenante) de ce 
que l’on célèbre et de le faire, de préférence, avec une légèreté de bon aloi. 
En effet, ce volume est publié pour le dixième anniversaire du 
Capaciteitsgroep Geschiedenis van de Hermetische filosofie de l’université 
d’Amsterdam. Il est constitué de quatre parties d’inégal intérêt. La première, 
très factuelle, voire anecdotique, relate les débuts de la chaire d’Histoire de 
la philosophie hermétique et ses développements ultérieurs en un institut 
d’études et d’enseignement. Dans la deuxième, des enseignants actuels 
(W. J. HANEGRAAFF, Kocku von STUCKRAD, Marco PASI) ou passés (Jean-
Pierre BRACH, Olav HAMMER) font une sorte d’état de leurs recherches (sur, 
respectivement, Pléthon, les études académiques sur l’astrologie, 
l’occultisme, l’arithmologie renaissante, Martinus Thomsen). La troisième 
partie réunit quelques témoignages d’étudiants. La quatrième partie, enfin, 
resitue ce domaine de recherche universitaire dans son histoire 
(Allison P. COUDERT), dans sa « géographie » académique (Antoine FAIVRE 
pour la France, Nicholas GOODRICK-CLARKE pour la Grande-Bretagne, 
Monika NEUGEBAUER-WÖLK pour l’Allemagne, Joyce PIJNENBURG pour la 
Bibliotheca Philosophica Hermetica, le Ritman Institute et les éditions De 
Pelikaan). Sont aussi proposées, dans cette partie, par Andreas B. KILCHER, 
« sept thèses épistémologiques sur l’ésotérisme ». 

Le Petit Dictionnaire des cultes politiques en France de Cyril LE TALLEC 
4 

brasse large puisque y sont présentés près de quatre cents mouvements et 
revues « politico-ésotériques » de France de 1960 à 2000 (et encore l’A. s’est 
généralement abstenu de mentionner les « nombreuses formations musicales 
liées à ces courant ésotérico-politiques […] les multiples arcanes de la 
chrétienté traditionaliste ou intégriste […] [et] les sphères liées à la franc-
maçonnerie », p. 8-9). Si l’on ne sait pas trop ce qu’il faut entendre par 
« cultes » dans cet ouvrage, on apprend en revanche qu’« ésotérisme » y 
« désigne un ensemble de doctrines ou d’enseignements dont le sens 
profond, caché, est réservé à ceux qui sont capables d’en saisir le sens… 
souvent par le biais d’une initiation spécifique favorisant une sorte 
d’“éveil” » (p. 7). Autant dire que l’A., c’est son droit, ne s’embarrasse pas de 
subtilités terminologiques, ainsi que le confirme encore l’intitulé de l’une des 
sections de la bibliographie : « Point de vue sectaire ou largement 
spéculatif » (p. 265), où se côtoient, parmi d’autres, les auteurs de L’Énigme 
sacrée, Zam Bhotiva, Robert Charroux, l’abbé de Nantes, Moon, etc., mais 
pas, pour n’en citer qu’un, Plinio Corrêa de Oliveira, dont le Révolution et 

 
years’ study of western esotericism at the University of Amsterdam, Amsterdam, 
Amsterdam University Press, 2009 ; 16 × 24, 163 p., ISBN : 978-90-5629-572-1. 

4. Cyril LE TALLEC, Petit Dictionnaire des cultes politiques en France, 1960-2000, Paris, 
L’Harmattan (coll. « Questions contemporaines »), 2010 ; 14 × 22, 278 p., 25 €. ISBN : 978-
2-296-12941-2. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 675 

 

Contre-Révolution est, pour ainsi dire, le manuel du groupe Tradition-
Famille-Propriété (lequel fait l’objet d’une notice, p. 250-251). De fait, qui 
trop embrasse mal étreint : très visiblement, l’A. ne possède qu’une 
connaissance approximative et sans doute de seconde main de plusieurs des 
doctrines qu’il entend présenter (le plus souvent sans indiquer les sources de 
ses citations entre guillemets – ainsi, je doute fort que ce soit Henry 
Montaigu ou ses émules qui qualifient son œuvre « d’ésotéro-occultiste », 
p. 192), et, surtout, pourquoi ne rien consacrer aux revues et groupements de 
Georges Lusseaud, dont les préoccupations « ésotérico-politiques » (pour 
parler comme l’A.) sont notoires, mais citer si souvent l’association Politica 
hermetica et sa revue du même nom, en signalant « que la majorité des 
intervenants (sauf quelques notables exceptions) peut être classée à droite », 
sans indiquer de quels intervenants et de quelle droite il s’agit, mais en 
continuant par une citation (sans sources), qui laisse clairement entendre 
que plusieurs desdits intervenants appartiennent aux « droites radicales » 
(p. 217), tout en omettant soigneusement de préciser que l’association 
Politica hermetica n’est ni ésotérique ni politique, mais qu’elle étudie tout 
bonnement, de manière académique, les liens historiques entre ésotérisme et 
politique (liens qui, soit dit en passant, ne sont pas principalement ni 
majoritairement de droite, ainsi qu’en témoignent tout particulièrement, 
parmi les numéros de la revue Politica hermetica — au nombre de quatorze 
en l’an 2000, bien que l’A. ne cite que les deux premiers —, les numéros 3, 
« Gnostiques et mystiques autour de la Révolution française », et 9, 
« Ésotérisme et socialisme »). 

Pensée grecque et Sagesse d’Orient est un volume d’hommage offert à 
Michel Tardieu 

5 qui traduit la diversité des intérêts de cet universitaire, qui 
s’est cependant surtout illustré par des travaux sur le gnosticisme, le 
manichéisme et le néoplatonisme, autant de sujets qui ne peuvent 
qu’intéresser le chercheur en histoire de l’ésotérisme, tant ils sont souvent 
associés, à tort ou à raison, à la formation et à la réputation de l’ésotérisme. 
Il n’est évidemment pas question de rendre compte ici de l’intégralité de ce 
beau volume qui rassemble une cinquantaine de contributions, souvent fort 
pointues. Je me contenterai donc de mentionner au cours de ce bulletin l’une 
ou l’autre d’entre elles quand l’occasion s’y prêtera. 

Le recueil Meditatio – Refashioning the self 
6 ne traite que très 

indirectement d’ésotérisme (pour l’essentiel dans une contribution consacrée 

 
5. Mohammad Ali AMIR-MOEZZI, Jean-Daniel DUBOIS, Christelle JULLIEN et Florence 

JULLIEN (dir.), Pensée grecque et Sagesse d’Orient. Hommage à Michel Tardieu, Turnhout, 
Brepols (coll. « Bibliothèque de l’École des Hautes Études – Sciences religieuses » 142 – 
série « Histoire et prosopographie de la section des Sciences religieuses » 5), 2009 ; 
16 × 24, 747 p., ISBN : 978-2-503-52995-0. 

6. Karl ENENKEL & Walter MELION (éd.), Meditatio – Refashioning the self. Theory 
and practice in late medieval and early modern intellectual culture, Leyde-Boston, Brill 
(coll. « Intersections » 17), 2011 ; 17 × 25, XX-439 p., 99 €. ISBN : 978-90-04-19243-0. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



676 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

à Lefèvre d’Étaples dont je rendrai compte dans la section « Renaissance ») ; 
toutefois, la quinzaine d’études qu’il réunit et qui couvrent une période qui 
va du XIIe au XVIIe siècle permettent de mieux comprendre les antécédents et 
le contexte de cette activité spirituelle qu’est la méditation, mettant en jeu 
différents supports (pensées, images, textes) et différentes facultés 
(intellectuelle ou volitive et affective) à l’époque où apparaît et se développe 
l’ésotérisme moderne et qui se retrouvent encore, par exemple, dans la 
méthode de la Fraternité du Paraclet au milieu du XXe siècle, méthode qui 
associe à la concentration d’esprit une pratique réglée de la méditation 
portant notamment sur l’Écriture et des symboles graphiques jusqu’à ce que 
soit approchée au plus près et, peut-être, atteinte l’union de l’esprit à 
l’Esprit 

7. De ce point de vue, la contribution de Diana STANCIU (p. 127-152) 
sur Gabriel Biel est particulièrement éclairante en ce qu’elle montre chez ce 
théologien le rôle structurant de la méditation par laquelle l’homme se 
réalise pleinement en s’élevant jusqu’à un contact immédiat et transformant, 
par la grâce, entre l’âme à son sommet intellectif et Dieu. 

Ésotérisme et christianisme. — Les questions des origines du 
christianisme, de son rapport exact au judaïsme et de la formation de 
l’orthodoxie continue à faire couler beaucoup d’encre. Elles concernent 
l’ésotérisme chrétien à plusieurs titres et principalement quant à déterminer 
la réalité d’un enseignement réservé du Christ à certains de ses disciples et 
de ceux-ci à d’autres selon des filiations qui ne recouvriraient pas 
nécessairement celles de la hiérarchie ecclésiastique. Joachim Jeremias avait 
déjà relevé, notamment dans La Dernière Cène et dans Jérusalem au temps 
de Jésus, des attestations d’un savoir réservé transmis oralement autour du 
premier siècle de notre ère. Jean Daniélou (« Aux sources de l’ésotérisme 
judéo-chrétien », 1960 ; « Les traditions secrètes des apôtres », 1963) a 
ensuite popularisé l’idée d’un ésotérisme chrétien originel largement 
enraciné dans le judaïsme de son temps. Bien que Simon Claude Mimouni 
ait justement montré la circularité du raisonnement de Daniélou dans la 
reconstruction par ce dernier du judéo-christianisme 

8, les témoignages 
patristiques abondent en la matière et permettent d’établir, comme l’ont 
bien vu, par exemple, Guy G. Stroumsa (Hidden Wisdom, 1996 et 2005 

9) ou 
Margaret Barker (The Great High Priest, 2003 

10), que l’idée d’une tradition 
secrète remontant à Jésus fut alors un topos. De ce point de vue, la récente 
traduction française du classique de Walter BAUER, Rechtgläubigkeit und 
Ketzerei im ältesten Christentum : Orthodoxie et hérésie aux débuts du 

 
7. Voir Pier Luigi ZOCCATELLI, Le Lièvre qui rumine, Milan, Archè, 1999, p. 127-133 

(voir Rev. Sc. ph. th. 84 [2000], p. 730-731). 
8. Simon Claude MIMOUNI, Le Judéo-christianisme ancien, Paris, Éd. du Cerf, 1998, 

p. 325-336 ; voir Rev. Sc. ph. th. 84 (2000), p. 705. 
9. Rev. Sc. ph. th. 82 (1998), p. 660-661, et 91 (2007), p. 565-566. 
10. Rev. Sc. ph. th. 89 (2005), p. 766. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 677 

 

christianisme, augmentée d’une « Préface » d’Alain LE BOULLUEC et d’un 
« Supplément » de Georg STRECKER, qui fait le point sur la question du 
judéo-christianisme et rapporte la réception de l’ouvrage, est 
particulièrement bienvenue 

11. En effet, même si, ainsi que le constate A. Le 
Boulluec, éminent spécialiste dont La Notion d’hérésie dans la littérature 
grecque, IIe-IIIe siècles (1985) demeure une référence fondamentale, le défaut 
majeur de l’exposé de Bauer, selon qui l’hérésie précède souvent 
l’orthodoxie, est précisément de projeter l’antithèse hérésie/orthodoxie sur 
une période où elle ne s’était pas encore formée, cette étude reste aussi 
stimulante que suggestive, ne serait-ce que parce qu’elle invite aujourd’hui 
son lecteur à éviter l’anachronisme doctrinal en n’appliquant pas des notions 
étrangères à l’époque que l’on considère, ainsi que le font très volontiers les 
contempteurs de l’ésotérisme qui recourent à la catégorie tardive, 
hérésiologique et polémique de gnosticisme pour expulser l’ésotérisme du 
christianisme « orthodoxe » 

12. 
C’est précisément de la formation de l’hérésie et de l’orthodoxie dans le 

judaïsme et le christianisme que traite La Partition du judaïsme et du 
christianisme de Daniel BOYARIN 

13. Résumée très schématiquement, la thèse 
de l’A. est que le christianisme n’est pas issu du judaïsme, mais que l’un et 
l’autre sont comme deux frères siamois qui se sont très lentement (jusqu’au 
Ve siècle) départagés et différenciés a posteriori en se reconnaissant à eux-
mêmes et réciproquement des marqueurs spécifiques jusque là communs 
dans une large mesure (il y avait des juifs chrétiens, des juifs non chrétiens 
et des chrétiens non juifs, les uns et les autres pouvant être ou non 
binitariens, c’est-à-dire reconnaître ou non une deuxième entité divine, le 
Logos), pour en arriver finalement, par la concrétion et la recomposition de 
ces marqueurs, en fonction de compréhensions respectives devenues 
désormais différentes du judaïsme, et par la formalisation de ce qu’est (ou 
devrait être) une religion, à des frontières précisément déterminées avec, du 
côté juif, l’affirmation d’une appartenance d’abord « ethnique » et, pour 
cela, indépendante des divergences doctrinales (l’unanimité étant jugée 
potentiellement dangereuse pour la communauté qu’elle pourrait conduire 
au fractionnement) et, du côté chrétien, la reconnaissance d’une 

 
11. Walter BAUER, Orthodoxie et hérésie aux débuts du christianisme. Seconde édition 

revue et complétée par un Supplément de Georg STRECKER ; traduction par Philippe 
VUAGNAT, révisée et complétée par Christina et Simon C. MIMOUNI ; préface d’Alain LE 

BOULLUEC, Paris, Éd. du Cerf (coll. « Patrimoines. Christianisme »), 2009 ; 15 × 24, 348 p., 
40 €. ISBN : 978-2-204-08516-8. 

12. Sur ce point, je me permets de renvoyer à mon Ésotérisme et Christianisme. 
Histoire et enjeux théologiques d’une expatriation, Paris, Éd. du Cerf, 2007. 

13. Daniel BOYARIN, La Partition du judaïsme et du christianisme, Paris, Éd. du Cerf 
(coll. « Patrimoines. Judaïsme »), 2011 ; 15 × 24, 447 p., 48 €. ISBN : 978-2-204-09309-5. 
Cette traduction comprend en plus de l’édition originale (Border lines, 2004), une 
« Postface pour l’édition française » qui traduit des rétractations de l’A. de 2009, suscitées 
par des critiques. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



678 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

appartenance indépendante de l’ « ethnicité » (une appartenance religieuse) 
et, pour cela, fondée sur des critères d’orthodoxie (le dissentiment étant jugé 
dangereux pour la cohésion ecclésiale). Mais, une fois les distinctions posées 
et admises, et le fonds commun ainsi occulté, celui-ci put ressurgir de 
l’ombre ; en effet, l’A. montre que la théologie du Logos, bien que devenue 
propre au christianisme, réapparut dans la kabbale (p. 212, 221 et 258-259), 
notamment avec la figure de Metatron. 

Le recueil Studies in Rabbinic Judaism and Early Christianity, édité par 
Dan JAFFÉ 

14, rejoint par bien des aspects la problématique de D. Boyarin 
(d’ailleurs souvent cité). La première partie comprend deux contributions sur 
ce qu’il est convenu d’appeler « le Jésus de l’histoire » : Daniel MARGUERAT 
(p. 3-16) discute les résultats de la « troisième quête », commencée dans les 
années 1980, du Jésus historique, quête qui interprète les conflits de Jésus 
avec ses contemporains comme des conflits internes au judaïsme, mais où, 
selon l’A., il faut déjà reconnaître une singularité de Jésus au sein du 
judaïsme, laquelle va mener à l’autonomisation progressive du 
« mouvement de Jésus » : radicalisation de l’amour inconditionnel, primat 
de la morale sur la pureté et obsolescence de la médiation sacrificielle du fait 
de la présence immédiate de Dieu, urgence eschatologique sans souci 
pragmatique. François BLANCHETIÈRE (p. 17-26) voit dans Jésus, non un 
fondateur, mais un réformateur. La deuxième partie rassemble trois 
contributions sur les juifs chrétiens dans la littérature rabbinique. Barak S. 
COHEN (p. 29-44) montre que les passages du Talmud de Babylone allégués 
comme des preuves de contacts entre juifs et chrétiens (supposés être les 
minim visés par ces textes) dans la région de Nehardea témoignent plutôt de 
contacts avec la tradition rabbinique palestinienne. Dan JAFFÉ (p. 45-66), 
examinant particulièrement l’épisode célèbre de l’arrestation d’Éliézer pour 
minuth, explique que l’inscription tardive (à partir du IIIe siècle) de cet 
épisode dans le Talmud « a pour vocation a posteriori de créer la scission 
entre juifs rabbiniques et juifs messianiques » (p. 52), alors même que l’on 
voudrait encore, sans plus cependant le pouvoir, récupérer le christianisme. 
Avinoam COHEN (p. 67-84), relevant que la contradiction maintes fois 
soulignée (et résolue de diverses manières) par les Sages entre Nb 6, 26 
(« Que YHWH lève vers toi Sa face ») et Dt 10, 17 (« [YHWH] ne lève pas 
les faces ») ne serait qu’apparente et n’avait tant été étudiée qu’en réponse à 
des polémiques chrétiennes niant que Dieu puisse favoriser Israël, ceci à 
l’époque de Yavneh, si, avec l’auteur, on accorde crédit sur ce point au 
Talmud de Babylone (D. Boyarin, op. cit., parle volontiers de la « légende de 
Yavneh » fabriquée par les stammaïm autour du Ve siècle). La troisième 
partie étudie les origines juives du christianisme. Daniel R. SCHWARTZ 
(p. 87-105) ressaisit l’arrière-fond juif du premier christianisme à partir de 

 
14. Dan JAFFÉ (éd.), Studies in Rabbinic Judaism and Early Christianity. Text and 

context, Leyde-Boston, Brill (coll. « Ancient Judaism and Early Christianity » 74), 2010 ; 
17 × 25, XIII-248 p.103 €. ISBN : 978-90-04-18410-7. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 679 

 

trois pôles représentés par les figures de Jean-Baptiste – proche des milieux 
qumrâniens qui relativisent l’ascendance juive et l’origine judéenne et 
souhaitent voir s’alléger une Loi qu’ils ne parviennent pas à accomplir 
parfaitement –, de Jésus – Galiléen au message messianique et comportant 
d’indéniables dimensions politiques – et de Paul – membre de la diaspora 
hellénistique encline à minimiser l’ascendance juive, l’origine judéenne et la 
Loi (en la spiritualisant, du fait de la difficulté de l’observer en un milieu 
religieusement mixte et où le relativisme culturel est courant). De la sorte, 
selon l’A., les disciples de Paul et de Jean-Baptiste purent rejoindre ceux de 
Jésus une fois que ces derniers eurent assumé l’échec politique du 
messianisme de Jésus et fait porter l’accent sur la résurrection comme 
inauguration d’une nouvelle alliance et comme dépassement de la condition 
corporelle limitée par la victoire sur la mort si bien que la sainteté pouvait 
devenir universelle par l’adhésion à un nouveau type de judaïsme 
uniquement défini par la foi. Jonathan BOURGEL (p. 107-138) reconsidère le 
récit du départ des membres de l’Église de Jérusalem pour Pella en 68 et en 
conclut que ce départ n’a pas entraîné une séparation religieuse entre ces 
judéo-chrétiens et les autres juifs. Eyal REGEV (p. 139-159) montre que le 
rejet du Temple par Jésus tel qu’on pense pouvoir le déduire de l’évangile 
selon saint Marc est loin d’être aussi massif et complet qu’on le dit souvent. 
La quatrième et dernière partie considère les rapports du paganisme au 
christianisme primitif. Emmanuel FRIEDHEIM (p. 163-185), rappelant 
l’indéniable réalité d’influences païennes sur le christianisme des IIe et IIIe 
siècles, relève des traces de possibles influences antérieures (mystères, 
illumination, angélologie, etc.) sans que l’on puisse les affirmer avec 
certitude et moins encore les considérer directes, étant donné qu’on les 
rencontre aussi à Qumrân et dans le monde rabbinique. Stéphanie E. BINDER 
(p. 187-230), surtout à partir du cas de la Carthage des IIe et IIIe siècles, 
explique que là où les communautés chrétiennes et juives existent elles 
entretiennent des relations étroites de proximité et de rivalité, non dénuées 
d’un souci apologétique et polémique. 

On sait à quel point les notions de gnose, de gnosticisme, de gnostiques 
ont suscité des débats tant elles sont redevables à l’hérésiologie de leurs 
utilisations anciennes et contemporaines (notamment, je l’ai dit, pour être 
appliquées à l’ésotérisme). J’avais abordé cette question à propos du très 
beau livre de Karen King, What is gnosticism ? (2003) 

15. David BRAKKE est 
bien au fait de cette difficulté, mais avec The Gnostics 

16 il argue, à mon sens 
de manière convaincante, que l’on peut à la fois dénoncer dans la catégorie 
traditionnelle de gnosticisme une fabrication inappropriée (notamment par 
son flou et son ampleur) à l’objet qu’elle entend décrire et reconnaître qu’il y 

 
15. Rev. Sc. ph. th. 89 (2005), p. 143. 
16. David BRAKKE, The Gnostics. Myth, ritual, and diversity in early christianity. 

Cambridge (Massachusetts), Londres, Harvard University Press, 2010 ; 16 × 25, XII-164 p., 
22 €. ISBN : 978-0-674-04684-9. L’ouvrage de Bauer y est discuté aux pages 6-7. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



680 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

a bien une « école gnostique de pensée » identifiable et descriptible : il s’agit 
selon lui de la gnose séthienne, laquelle seule mériterait d’être dite 
« gnostique » et qui, cependant, est fondamentalement chrétienne, non pas 
qu’elle serait issue d’une sorte de tronc chrétien qui serait le christianisme 
ensuite déclaré orthodoxe, mais en tant que réponse, parmi d’autres, à la 
prédication et au ministère du Christ. Les deux derniers chapitres du livre 
sont précisément consacrés à cette diversité des réponses chrétiennes, 
diversité que l’A. nuance, soulignant qu’elle ne signifia pas d’emblée 
séparation ou éclatement, mais que les chrétiens des différents courants 
étaient engagés dans un processus d’« autodifférentiation [self-
differentiation] » qui les réunissait, même si, par ailleurs, ils demeuraient 
rivaux. C’est au sein de ce processus que, progressivement aussi, et sur une 
longue durée, l’orthodoxie s’est affirmée et a rejeté ce qu’elle qualifia alors 
d’hétérodoxie, mais elle ne le rejeta que partiellement, reprenant, sans le 
dire, certains schémas et modèles de pensée façonnés par les gnostiques. 
Ainsi, pour n’en prendre qu’un exemple, particulièrement significatif quant 
à l’objet de ce bulletin, la thématique de l’ascension mystique, sans doute 
liée à la pratique (réitérée ?) d’un baptême, transita clandestinement jusqu’à 
Augustin et Denys par l’intermédiaire de Plotin (p. 74-83). 

Dans mon dernier bulletin, j’ai rendu compte de l’excellent ouvrage 
d’Andrew C. Itter, Esoteric Teaching in the Stromateis of Clement of 
Alexandria 

17. Avec Angelic Pneumatology, Bogdan Gabriel BUCUR 
18, aborde 

un autre sujet, la pneumatologie angélomorphique, et d’autres textes de 
Clément (ou, pour reprendre une expression de l’A., des textes de « l’autre 
Clément »), les Hypotyposes, les Extraits de Théodote, les Éclogues 
prophétiques et les Adombrations. On connaît l’importance des christologies 
angéliques au début du christianisme (notamment autour de la figure de 
l’ange du grand conseil) et dans certains courants de l’ésotérisme chrétien 
(notamment autour de la figure de Métatron, l’ange de la Face), mais la 
pneumatologie angélique a été moins étudiée. Cet ouvrage vient donc 
combler une certaine lacune. Cette étude est structurée autour de trois 
thèmes : la pneumatologie angélomorphique (ce dernier qualificatif 
signifiant des caractéristiques angéliques, mais pas nécessairement une 
nature angélique), le binitarisme (c’est-à-dire « une bifurcation de la divinité 
qui n’exclut pas une conception fondamentalement monothéiste », p. XXVII, 
l’auteur reconnaît ici sa dette à l’égard de D. Boyarin) et, apparentée à ce 
dernier, la christologie spirituelle (spirit christology, Geistchristologie, 
application au Christ du langage du pneuma). L’ouvrage est constitué de 
trois parties : Clément, ses prédécesseurs (Apocalypse, Pasteur d’Hermas, 
Justin) et, enfin, un auteur qui, quoique tardif, est connu pour son caractère 

 
17. Rev. Sc. ph. th. 94 (2010), p. 542-543. 
18. Bogdan Gabriel BUCUR, Angelic Pneumatology. Clement of Alexandria and other 

early christian witnesses, Leyde-Boston, Brill (coll. « Supplements to Vigiliae 
Christianae » 95), 2005 ; 17 × 25, XXIX-232 p., ISBN : 978-90-04-17414-6. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 681 

 

traditionnel, voire archaïque, le Syriaque Aphrahat. Je n’en retiens ici que 
les éléments qui concernent le plus directement notre propos, à savoir que la 
pneumatologie angélomorphique, avant d’être scindée en une 
pneumatologie (l’Esprit et les sacrements) et une angélologie (l’ange 
gardien), constitua une étape importante de la pneumatologie, issue, 
notamment par le biais de l’Apocalypse et de Mt 18,10, des spéculations 
juives, principalement de la littérature des Palais, sur la Face et ses anges et 
sur l’angélification des gnostiques au cours d’une ascension intérieure (je 
renvoie à ce que je dis plus haut sur ce point), ceci en lien avec l’Œuvre du 
Char. 

Magie et divination. — Je réunis ici ces deux rubriques, qui auraient pu 
aussi bien faire chacune l’objet d’un traitement propre, parce que la majeure 
partie des ouvrages dont je vais maintenant rendre compte les associe. 

Architecturer l’invisible 
19 dépasse largement le propos de ce bulletin 

puisque ce volume collectif entend explorer, selon la méthode du 
comparatisme expérimental, la « présence » dans les rituels sacrificielles 
d’Afrique noire et de Grèce ancienne surtout. Toutefois, comme l’indiquent 
et la présence du terme « ligatures » dans le sous-titre et, en introduction, la 
précision qu’« il n’y avait donc pas à séparer ici les pratiques divinatoires 
des pratiques sacrificielles. Nous sommes dans un univers de captation que, 
faute de mieux, nous dirons magique » (p. 26). De ce point de vue, on 
retiendra surtout la contribution de Marcello CARASTRO sur les katadesmoi, 
les « ligatures » rituelles grecques (p. 263-291). 

Dans un précédent bulletin 
20, j’avais dit tout le bien que je pensais de 

Heavenly Writing (2004) de Francesca ROCHBERG, description détaillée des 
différentes mantiques, principalement astrologiques, babyloniennes. Le 
même auteur a donné depuis un recueil de vingt et un articles, In the path of 
the moon 

21, qui en reprend, avec la même qualité, les principaux éléments, 
mais, apports nouveaux, en en signalant le plus souvent la continuation dans 
le monde gréco-romain. 

Le Diable au sabbat de Martine OSTORERO 
22 s’inscrit dans la ligne des 

travaux d’Alain Boureau, Satan hérétique (2004) et Le Pape et les sorciers 

 
19. Michel CARTRY, Jean-Louis DURAND et Renée KOCH PIETTRE (dir.), Architecturer 

l’invisible. Autels, ligatures, écritures, Turnhout, Brepols (coll. « Bibliothèque de l’École 
des Hautes Études – Sciences religieuses » 138), 2009 ; 16 × 24, 448 p., ISBN : 978-2-503-
53172-4. 

20. Rev. Sc. ph. th. 91 (2007), p. 567-568. 
21. Francesca ROCHBERG, In the path of the moon. Babylonian celestial divination and 

its legacy, Leyde-Boston, Brill (coll. « Studies in ancient magic and divination » 6), 2010 ; 
17 × 25, XXI-445 p., ISBN : 978-90-04-18389-6. 

22. Martine OSTORERO, Le Diable au sabbat. Littérature démonologique et sorcellerie 
(1440-1460). Préface de Agostino PARAVICINI BAGLIANI, Florence, Sismel — Edizioni del 
Galluzzo (coll. « Micrologus’ Library » 38), 2011 ; 15 × 21, XVIII-806 p., ISBN : 978-88-8450-
402-9. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



682 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

(2004), ainsi que du dossier « Le diable en procès » de la revue Médiévales 
(no 44, 2003), auquel M. Ostorero a collaboré, travaux dont j’ai rendu compte 
dans ce bulletin 

23. En effet, l’A. montre que, dès avant la publication du 
Malleus maleficarum (1486) 

24, la démonologie battait son plein. Pour ce 
faire, ayant précisé que le développement de la démonologie et de la 
conviction de la réalité du sabbat procédait pour l’essentiel de la 
convergence de quatre facteurs – l’assimilation de la sorcellerie et, plus 
largement, de la magie, à une hérésie ; une certaine influence de 
l’antijudaïsme (le sabbat vu comme une synagoga) ; l’imaginaire, largement 
politique, du complot (amplifié par un passage de l’individuel au collectif, de 
l’individu à la secte) ; l’intégration dans la magie savante de pratiques de la 
magie populaire et, réciproquement, l’assimilation, par ses adversaires, de la 
première à la seconde, soutenue par la généralisation et le renforcement de 
la notion de pacte (particulièrement sous l’influence d’un nouvel essor du 
thomisme, et non sans forcer et gauchir les thèses de saint Thomas d’Aquin 
en la matière) –, l’A. étudie la construction de trois discours démonologiques 
des années 1450 et 1460 : le Tractatus contra invocatores demonum de Jean 
Vinet, le Flagellum hereticorum fascinariorum de Nicolas Jacquier et le 
Flagellum maleficorum de Pierre Mamoris. Bien qu’ils partagent, quoique à 
des degrés divers, une même conviction dans la réalité du sabbat, ces trois 
auteurs diffèrent en fonction de leur perspective respective : le premier, 
inquisiteur dominicain et maître en théologie, cherche, en s’appuyant sur 
saint Thomas, à « démontrer la réalité du diable, de la magie et des maléfices 
et la possibilité du sabbat » (p. 723) ; le deuxième, lui aussi dominicain et 
inquisiteur, et théologien réformateur en vue, entend « convaincre ses 
adversaires de la réalité du sabbat » (p. 724) ; le troisième, chanoine et 
maître ès arts et en théologie de l’université de Poitiers, veut, par l’enquête 
et la confrontation des théories de saint Thomas avec celles de saint 
Bonaventure et de saint Albert le Grand, ainsi qu’en s’appuyant sur la 
médecine, la philosophie naturelle et la littérature ancienne, « comprendre le 
sabbat et les maléfices » (idem). De fait, si, des trois, Jacquier est le plus 
radical, Mamoris est le plus modéré et, plutôt que de stigmatiser l’origine 
diabolique des pratiques en question, « il préfère souligner leur ambivalence 
et se défend de les condamner trop hâtivement » (p. 557). À de nombreuses 
reprises, l’A. souligne que cette démonologie convaincue de la réalité du 
sabbat rencontrait deux obstacles (qu’elle dit être « deux dogmes 
chrétiens », p. 727) : le célèbre canon Episcopi du Décret de Gratien (auquel 
est consacrée la cinquième partie de l’ouvrage), qui affirme le caractère 
illusoire du vol des sorcières, et le premier canon du quatrième concile du 
Latran (De fide catholica), qui affirme la spiritualité des anges (et donc des 
démons) et la toute-puissance divine – autant de notions pour le moins 

 
23. Rev. Sc. ph. th. 89 (2005), p. 146. 
24. Voir ma recension de l’édition du Malleus maleficarum par Christopher 

S. Mackay (2006) dans Rev. Sc. ph. th. 92 (2008), p. 856-857. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 683 

 

difficile à concilier avec la réalité du sabbat et la force du démon, mais que 
nos auteurs parviennent cependant le plus souvent à associer en relativisant 
le canon Episcopi (ainsi, le conciliariste Jacquier relève-t-il que ce canon ne 
provient que d’un concile particulier et que plusieurs récits bibliques vont à 
son encontre) et en affirmant, d’une part, que le diable peut assumer des 
corps réels (ce sur quoi Mamoris reste prudent, préférant voir dans le diable 
un maître illusionniste) et, d’autre part, qu’il n’agit qu’avec la permission de 
Dieu. En passant, l’A. évoque rapidement les conceptions ficinienne et 
pichienne de la magie ; il est effectivement intéressant de constater que, en 
1489, cet adversaire de Pic que fut l’évêque et maître en théologie Pierre 
Garsia 

25, tenant d’une via communis plus large que le seul thomisme, tout 
en affirmant la possibilité de l’intervention des démons dans la production 
des mirabilia, maintenait simultanément la nature fondamentalement 
illusoire de la magie et, particulièrement, du vol nocturne des sorcières, 
conformément à l’interprétation traditionnelle du canon Episcopi, et que, 
contrairement à Jacquier, il ne voit pas dans les sorciers une « secte ». La 
deuxième moitié du XVe siècle est donc bien encore, ainsi que l’expose l’A., 
une période où le débat n’est pas définitivement tranché. En effet, de 
manière fort suggestive, l’A. indique (p. 704-706) que l’une des raisons de la 
divergence des positions sur la question de la réalité du sabbat et de 
l’intervention démoniaque pourrait bien être d’ordre ecclésiologique, les 
papalistes (comme Garsia) conservant les positions traditionnelles et se 
sentant peut-être davantage protégés des démons par la proximité du pape, 
et les conciliaristes, soucieux de réforme, adoptant les positions nouvelles et 
projetant, en miroir, sur les sorciers leur désir de collégialité. La même 
Martine OSTORERO édite, avec Georg MODESTIN et Kathrin UTZ TREMP, le 
volume collectif Chasses aux sorcières et démonologie 

26. Les dix-huit 
contributions de ce beau volume sont réparties en trois sections, qui 
correspondent à trois axes de recherche distincts : un axe politique qui, le 
plus souvent à partir d’études de cas, présente les fonctions politiques de la 
poursuite des sorciers ; un axe plus directement religieux qui étudie les 
rapports entre les différentes réformes chrétiennes et la persécution des 
sorcières ; enfin, un axe plus doctrinal qui examine les « redéfinitions » de la 
sorcellerie, de la magie et de la sorcellerie. C’est de cette dernière partie que 
je rendrai compte ici, car c’est elle qui concerne le plus directement le sujet 
de ce bulletin. Y ont contribué plusieurs chercheurs déjà mentionnés dans 
mes bulletins : Julien VÉRONÈSE 

27, Jean-Patrice BOUDET 
28, Béatrice 

 
25. Voir Jérôme ROUSSE-LACORDAIRE, Une controverse sur la magie et la kabbale à la 

Renaissance, Genève, Droz, 2010. 
26. Martine OSTORERO, Georg MODESTIN et Kathrin UTZ TREMP (éd.), Chasses aux 

sorcières et démonologie. Entre discours et pratiques (XIVe-XVIIe siècles), Florence, Sismel-
Edizioni del Galluzzo (coll. « Micrologus’ Library » 36), 2010 ; 15 × 21, XXVII-447 p., ISBN : 
978-88-8450-392-3. 

27. Pour son L’Ars notaria au Moyen Âge de 2007, voir Rev. Sc. ph. th. 94 (2010), 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



684 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

DELAURENTI 
29 et Walter STEPHENS 

30. Le premier (p. 271-329) donne une 
édition critique partielle du Contra astrologos imperitos atque nigromanticos 
(vers février 1396) de Nicolas EYMERICH (l’auteur du célèbre Directorium 
inquisitorum), traité adressé au confesseur de Jean Ier d’Aragon, qui, 
explique J. Véronèse, s’inscrit à la fois dans le développement de 
l’assimilation de la magie à l’hérésie et dans la tradition de la littérature 
chrétienne antidivinatoire, laquelle : « prend véritablement un tour nouveau 
au XIVe siècle quand des traités exclusivement consacrés à la divination et à 
ses liens supposés avec le démon sont adressés à des prélats de haut rang ou 
à des princes, en particulier dans l’espace français et avignonnais » (p. 276).  

L’occasion en aurait été la venue à Barcelone, en 1395, de quelques soi-
disant astrologues qui auraient fait de fausses prédictions. En les assimilant à 
des magiciens, Eymerich leur reproche essentiellement de détourner les rites 
chrétiens. J.-P. Boudet étudie « la postérité des condamnations de la magie à 
Paris en 1398 » (p. 331-347), c’est-à-dire de la determinatio de la faculté de 
théologie de l’université de Paris du 19 septembre 1398, qui conduisit Jean de 
Bar au bûcher. Cette determinatio a en effet fait jurisprudence au XVe siècle, 
puis a été répandue par sa reproduction dans le De prestigiis daemonum en 
six livres (1568) de Johannes Wier (pourtant adversaire de la chasse aux 
sorcières), dans le commentaire de Francisco Peña au Directorium 
inquisitorum (1578) et dans la Démonomanie des sorciers de Jean Bodin 
(1580), lequel entend l’employer contre Wier et Agrippa, et par son 
utilisation dans les Disquisitiones magicae de Martin Del Rio (1599) et dans 
le Traité des superstitions de Jean-Baptiste Thiers (1679), qui connaîtra une 
grande diffusion. Ainsi que l’explique l’A., la determinatio doit son succès, 
d’une part, à son caractère autorisé et didactique et, d’autre part, à sa 
« relative plasticité » (p. 347) qui permet des emplois et des interprétations 
divers et, parfois, contradictoires. Béatrice Delaurenti revient (p. 367-388) à 
son sujet de prédilection : « le pouvoir des incantations », mais cette fois 
plus particulièrement chez Roger Bacon, Pierre d’Aban et Nicole Oresme, 
trois auteurs qui partagent un commun refus naturaliste d’accorder un 
pouvoir dans l’invocation à la signification des mots et aux démons. Elle 
s’interroge aussi sur le rôle, minime et en pointillés, de la vetula chez ces 
trois auteurs : « faire-valoir » du savant chez Bacon ; « femme trompée » 
chez Pierre d’Aban ; « public complaisant » et être malfaisant chez Oresme. 
Elle en conclut que ces conceptions et représentations n’ont eu que peu 
d’effet sur la démonologie contemporaine, laquelle, privilégiant l’opération 
des démons n’avait que peu à faire des interprétations naturalistes du 
pouvoir des mots. Walter Stephens (p. 407-425) resitue dans son contexte 

 
p. 550. 

28. Pour son Entre science et nigromance de 2006, voir Rev. Sc. ph. th. 92 (2008), 
p. 853. 

29. Pour son La Puissance des mots de 2007, voir Rev. Sc. ph. th. 92 (2008), p. 853-854. 
30. Pour son Demon Lovers de 2002, voir Rev. Sc. ph. th. 88 (2004), p. 577. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 685 

 

néoplatonisant le souci de Ficin de vérifier et de démontrer, par l’expérience, 
la corporéité et la réalité des démons (les « bons » surtout, qui ont sa 
faveur), largement, mais sans le dire, à l’aide du Timothée de Psellos, celui-ci 
étant ensuite amplement invoqué par les démonologues de la deuxième 
moitié du XVIe siècle qui virent en lui un témoin des plus fiables en la 
matière. Les deux autres contributeurs à cette partie du volume sont Michael 
D. BAILEY et Astrid ESTUARDO FLACTION. Le premier (p. 349-366) remonte 
l’un des courants d’idées qui mena à la diabolisation radicale de la magie au 
début du XVe siècle, celui de la préoccupation des clercs à l’égard de la 
superstition, clercs qui, d’une part, se référaient ici essentiellement à 
Guillaume d’Auvergne et à saint Thomas d’Aquin et, d’autre part, 
s’inquiétaient du succès de l’astrologie et de la magie dans les cours, 
principalement à la cour de France. La seconde (p. 389-403) s’intéresse à la 
manière dont le dominicain Girolamo Visconti, dans les années 1460, voulut 
concilier la tradition du canon Episcopi avec les aveux des sorciers, ce qu’il 
fit en « cherchant à prouver la possibilité de la sorcellerie sans pour autant 
affirmer sa réalité » (p. 391), singulièrement en montrant que les sorcières ne 
sont pas mélancoliques mais, tout bonnement, hérétiques. 

Dans un volume dont je parlerai plus amplement dans la section 
« Renaissance », Pietro Pomponazzi 

31, Maurizio BERTOLOTTI, avec 
« Pomponazzi tra streghe e inquisitori. Il De incantationibus e il dibatto 
Sulla stregoneria intorno al 1520 » (p. 385-405), souligne que, lorsque 
Pomponazzi acheva son De incantationibus, en août 1520, la question de la 
sorcellerie et de sa réalité était à l’ordre du jour en Italie, particulièrement 
dans la région émilienne. Il s’interroge alors sur le rôle et la place du traité 
de Pomponazzi, particulièrement radical dans sa réfutation de la réalité de la 
sorcellerie et des sabbats, dans cette polémique, et suggère que le De 
incantationibus pourrait bien, sinon être une réponse à la Quaestio de 
strigibus du dominicain pisan Bartolomeo Spina (publiée en 1523, mais 
rédigée en 1519, et qui circula probablement alors sous forme manuscrite), 
du moins avoir été suscité aussi par elle. 

C’est aussi des chasses sorcières que traite Servants of Satan and masters 
of demons de Gunnar W. KNUTSEN 

32, mais dans une aire géographique peu 
explorée de ce point de vue : Valence et Barcelone. L’A. remarque ainsi que 
dans ces deux régions, pourtant proches par bien des points, les tribunaux de 
l’inquisition se comportèrent très différemment en matière de pratiques de 

 
31. Marco SGARBI (éd.), Pietro Pomponazzi. Tradizione e dissenso. Atti del Congresso 

internazionale di studi sur Pietro Pomponazzi. Mantova, 23-24 ottobre 2008, Florence, 
L. S. Olschki (coll. « Biblioteca mantovana » 9), 2010 ; 17 × 24, VIII-508 p., 52 €. ISBN : 978-
88-222-5955-4. 

32. Gunnar W. KNUTSEN, Servants of Satan and masters of demons. The spanish 
inquisition’s trials for superstition, Valencia and Barcelona, 1478-1700, Turnhout, Brepols 
(coll. « Late medieval and early modern studies » 17), 2009 ; 16 × 24, XIV-227 p., ISBN : 
978-2-503-52861-8. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



686 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

sorcellerie. En effet, alors que l’inquisition de Barcelone punissait l’adoration 
collective du démon, celle de Valence ignorait ce crime et punissait le 
recours illicite à des objets ou des noms sacrés. L’A. explique, de manière 
fort convaincante et documentée, cette importante différence de traitement 
par la convergence de plusieurs facteurs : 1o, un facteur démographique : les 
zones rurales, terrain particulièrement favorable au développement des 
procès en sorcellerie, sont, au Sud, surtout peuplées par des morisques, dont 
la tradition magique insiste sur le contrôle et la domination des démons par 
les magiciens (ce qui ne s’accorde pas avec la démonologie et suppose des 
marqueurs différents de la « superstition ») ; 2o, un facteur culturel : en 
Catalogne, au contraire de la région de Valence, l’influence et la présence 
des Français (qui tenaient pour la réalité des phénomènes de sorcellerie 
démoniaque) étaient fortes ; 3o, un facteur institutionnel : le scepticisme et la 
prudence de l’inquisition à l’endroit des prétendus faits démoniaques est 
notoire et réelle, aussi, là où, comme à Valence, mais pas à Barcelone, elle 
était en mesure de s’opposer aux tribunaux civils, plus sévères et moins 
sceptiques, le fit-elle. 

Avec son vingtième numéro, Les (Rois) Mages 
33, la revue Graphè devient 

une collection d’Artois Presses Université. Fidèle à l’approche intertextuelle 
de la Bible, de ses interprétations et de ses influences qui caractérisait les 
premiers volumes, celui-ci étudie la formation du légendaire des mages 
matthéens, du récit évangélique au roman de Michel Tournier, Gaspard, 
Melchior et Balthazar. Probablement parce qu’il était impossible d’aborder 
de manière exhaustive la réception de la figure des mages, peu de place est 
faite au recours aux mages évangéliques dans les polémiques médiévales et 
renaissantes autour de la magie : les mages étaient-ils des magiciens ? D’où 
tenaient-ils leurs connaissances de l’avènement du Messie ? de l’inspiration 
divine ? de la magie naturelle ? ou d’autre chose ? (Questions abordées par 
la contribution d’A. Panaino au volume Esoterismo recensé plus haut, 
section « Généralités ».) Toutefois, la contribution de Sébastien GALLAND, 
« Les Rois Mages chez Marsile Ficin : formes, transformations et 
déformations d’un mythe “païen-chrétien” » (p. 75-83), rejoint cette 
problématique et, plus largement, celle de la philosophia perennis et de la 
concorde des traditions, qui fut au départ de l’ésotérisme moderne. L’A. 
explore ainsi la manière dont Ficin inscrivit son sermon De Stella Magorum 
au cœur de sa réflexion sur l’inspiration, l’astronomie, l’astrologie et, 
justement, la magie, sous l’égide de ce Zoroastre dont les auteurs anciens (au 
moins depuis Apulée), médiévaux et renaissants firent volontiers le père de 
la magie : « Que Ficin place à l’origine de la théologie la figure de Zoroastre 
suggère qu’il n’est pas de théologie qui ne se complète dans la magie, 
l’ésotérisme et les religions astrales » (p. 77). En conformité avec son projet 
unitaire de conversion, laquelle est tout à la fois conversion des traditions 

 
33. Jean-Marc VERCRUYSSE (dir.), Les (Rois) Mages, Arras, Artois Presses Université 

(coll. « Graphè » 20), 2011 ; 16 × 24, 182 p., 18 €. ISBN : 978-2-84832-130-1. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 687 

 

païennes au christianisme, notamment par la révélation de la présence du 
Verbe dans les traditions les plus antiques, rénovation du christianisme par 
le dévoilement de sa nature sapientielle, totale et englobante, et de retour de 
l’âme à Dieu par un processus angélique et imaginal, Ficin interprète le 
voyage des mages sous la guidance de l’étoile comme une attestation de la 
primauté originelle de l’Orient, un voyage vers le Christ des sagesses 
païennes et une ascension de l’âme : un voyage qui est donc tout entier de 
régénération, d’illumination et de transfiguration, de même que la magie 
spirituelle ficinienne, même si Ficin ne l’explicite pas à propos des mages. 
Enfin, bien qu’à mon sens l’A. accorde trop de crédit à l’historiographie 
tardive du précoce patronage médicéen de la supposée Académie 
platonicienne de Florence et de l’assistance de Cosme de Médicis aux leçons 
de Pléthon (p. 79), c’est à juste titre qu’il relève que les commentaires 
ficiniens de l’épisode évangélique des mages s’inscrivent aisément dans le 
cadre d’une politique florentine qui chercha longtemps, malgré bien des 
réticences, à présenter Florence comme « la terre d’accueil de cette sagesse 
éternelle qui s’incarna dans Zoroastre, Platon et le Christ » (p. 80) et son 
souverain humaniste comme le meilleur des rois chrétiens. La contributions 
de Brigitte TAMBRUN à Pensée grecque et Sagesse d’Orient (op. cit. supra, 
section « Généralités »), dont je traiterai plus loin, dans la section 
« Renaissance », nuance quelque peu ce propos en montrant que le recours 
de Cosme au modèle des rois mages lui permet avant tout de justifier 
l’accroissement de ses richesses et de le justifier en disant le mettre au 
service du christianisme. Dans ce même volume des mélanges Michel 
Tardieu, deux autres contributions concernent les rois mages : celle de 
Christelle JULLIEN et Philippe GIGNOUX qui montre la cohérence des listes 
nominales syriaques (p. 323-346), et celle d’Odile RICOUX qui analyse les 
traditions relatives à l’étoile des mages. 

Dans mon précédent bulletin 
34, j’ai rendu compte de l’importante édition 

et traduction par Isabelle Draelants du Liber de virtutibus herbarum lapidum 
et animalium albertinien. L’édition par Gerrit BOS et Julia ZWINK du Sefer 
Ko’ah ha-Avanim de BERAKHYAH BEN NATRONAI HA-NAKDAN 

35, 
probablement un Juif de Normandie de la fin du XIIe ou du début du XIIIe 
siècle, se situe dans la même perspective. Ce traité décrit, alphabétiquement 
(de l’aimant [’a’îmanth] à la ceraune [tsêrî’ôn]), soixante-douze pierres (qui 
portent souvent des noms anglo-normands, ainsi que parfois latins ou 
dérivés de l’arabe, tous transcrits en hébreu) et leur vertus intrinsèques, 
expliquant pour plusieurs d’entre elles les conditions matérielles et 

 
34. Rev. Sc. ph. th. 94 (2010), p. 551. 
35. BERAKHYAH BEN NATRONAI HA-NAKDAN, Sefer Ko’ah ha-Avanim (On the virtue of 

the stones). Hebrew text and English translation, with a lexicological analysis of the 
romance terminology and source study. Edited, translated and annotated by Gerrit BOS 
and Julia ZWINK. Leyde-Boston, Brill (coll. « Études sur le judaïsme médiéval » 40), 2010 ; 
17 × 25, X-187 p., ISBN : 978-90-04-18310-0. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



688 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

psychologiques et les modalités de leur utilisation, notamment comme 
amulette ou comme talisman. Les sources du Sefer Ko’ah ha-Avanim sont, 
pour l’essentiel, des lapidaires anglo-normands, principalement le lapidaire 
de Cambridge, version anglo-normande du fameux De lapidibus de 
Marbode, lequel puisait lui-même à de nombreuses sources grecques, 
byzantines, latines et arabes. C’est que Berakhyah ne répugnait pas, bien au 
contraire, à recourir à des sources non juives pour les rendre accessibles à 
ses coreligionnaires, non sans les avoir auparavant expurgées et rendues 
dans la « langue sainte » (p. 4). Pourvue de minutieuses introduction et 
notes ainsi que d’un glossaire et de la reproduction photographique du 
manuscrit (Oxford Bodleian Library, Can. Or. 70, fol. 73ro-80vo), et traduit en 
anglais, cette édition complète utilement notre connaissance des lapidaires 
médiévaux. 

Comme l’indique les éditeurs du Sefer Ko’ah ha-Avanim, les 
préoccupations de Berakhyah étaient proches de celle d’Abraham Ibn Ezra, à 
ceci près que quand le premier entendait surtout transmettre à ces 
coreligionnaires une science et une sagesse dérivés de sources chrétiennes, le 
second se concentrait particulièrement sur les sources arabes de la 
grammaire, des mathématiques, de l’astronomie et de l’astrologie (p. 3). 
C’est ce que confirme The Book of the world 

36, édition par Shlomo SELA des 
deux versions (la première de 1148, la seconde avant 1151) du Sefer ha-
‘Olam d’ABRAHAM IBN EZRA, ainsi que l’édition et la traduction anglaise du 
Sefer Reshit Hokhmah, de la section astrologique des Mikra’ot Gedolot 
Haketer et de l’introduction du Sefer ha-Moladot, tous trois d’Abraham Ibn 
Ezra, et de la version hébraïque, peut-être due à Ibn Ezra (encore que 
l’éditeur penche plutôt pour un proche de ce dernier), du Livre des éclipses 
de l’astronome juif MÂSHA’ALLÂH. Le Sefer ha-‘Olam, qui circula très 
largement (ainsi qu’en témoigne le nombre de ses manuscrits connus – dont 
la liste est donnée en appendice – et de ses commentaires, du Moyen Âge à 
l’époque moderne), appartient au domaine de l’« astrologie mondiale », 
laquelle, d’une part, interprète et prévoit les événements historiques, 
politiques et religieux et, d’autre part, établit des prévisions météorologiques 
(p. 1-2). Significativement, Ibn Ezra accorde un statut astrologique 
particulier à Israël : tant qu’Israël est attaché à son Dieu et ses voies, il n’est 
pas, contrairement aux autres peuples, soumis aux influences zodiacales, car 
il est l’héritage du Seigneur ; mais, dès lors qu’il s’en sépare, les signes 
zodiacaux le dominent (p. 164-165). En somme, la soumission aux influences 
astrales est, pour les Israélites, la conséquence de leur éloignement de la 
Torah. Plus largement encore, lorsqu’un homme suit la part la plus haute de 
son âme et adhère ainsi à la sagesse et croit en Dieu, ce dernier le fera 

 
36. ABRAHAM IBN EZRA, The Book of the world. A parallel hebrew-english critical 

edition of the two versions of the text. Edited, translated and annotated by Shlomo SELA, 
Leyde-Boston, Brill (coll. « Études sur le judaïsme médiéval » 39), 2010 ; 17 × 25, XII-
353 p., ISBN : 978-90-04-17814-1. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 689 

 

échapper aux conséquences néfastes des influences astrales et de son 
horoscope personnel (p. 289-291). Les sources, explicites (Appendice H) ou 
implicites, de ces traités sont nombreuses : hermetica ; Dorothée de Sidon et, 
plus encore, Ptolémée (le Tétrabible et l’Almageste, ainsi que des 
apocryphes, dont le Centiloquium) ; divers astronomes et astrologues 
hindous et persans, notamment Albumasar (qu’Abraham Ibn Ezra critique 
pourtant violemment tout en le pillant). L’éditeur relève aussi nombre de 
parallèles frappants entre des œuvres astrologiques attribuées à Jean de 
Séville (principalement le Liber primus de gentibus et le Liber pluvarium) et 
le Sefer ha-‘Olam (Appendice E). 

La dix-neuvième livraison de Micrologus, « La misura. Measuring 
37 », 

comprend deux études directement relatives à la magie et à la divination. 
Dans « L’impossible mesure de l’occulte et les tentatives de quantification 
(fin du XIIIe-XIVe siècle) » (p. 221-242), Nicolas WEILL-PAROT compare les 
conceptions d’Arnaud de Villeneuve et celles de Nicole Oresme sur la 
quantification des qualités et sur les qualités occultes de certaines 
substances. Arnaud de Villeneuve réintroduit, par l’expérience, la possibilité 
de mesure de la forme spécifique censée rendre compte d’une qualité 
occulte : selon lui, il serait possible de déterminer expérimentalement les 
seuils minimal et maximal entre lesquels la raison peut juger du meilleur 
dosage. Nicole Oresme explique les opérations occultes par les 
configurations des qualités, lesquelles seraient théoriquement susceptibles 
d’être représentées figurativement et, peut-être (encore qu’Oresme se 
montre réticent à cela), de la sorte transmises aux images (notamment 
talismaniques) qui les figurent. Dans « Measuring the human body in 
medieval and early Renaissance physiognomy » (p. 349-368), Joseph ZIEGLER 
retrace la préhistoire des mesures de la physiognomonie, principalement 
autour du médecin, géomancien et astrologue, Rolandus Scriptoris et de son 
Reductorium phisonomie des années 1430, massivement tributaire de Pierre 
d’Aban, dont le Liber compilationis phisionomie fait la part belle à 
l’astrologie, notamment, comme chez Rolandus Scriptoris, par le biais d’une 
caractérologie zodiacale, qui transforme la physiognomonie de simple 
technique de description du caractère d’un individu en art de prévision de la 
destinée de ce même individu. 

Outre les deux études sur les rois mages mentionnées ci-dessus, les 
mélanges Michel Tardieu, Pensée grecque et Sagesse d’Orient (op. cit. supra, 
section « Généralités ») comprennent, en lien direct avec la magie, une 
étude d’Edina BOZOKY sur les charmes narratifs, ou historiolae, médiévaux, 
avec ou sans formules conjuratoires, souvent proches de récits apocryphes 
(p. 117-132), et une étude de Giulia SFAMENI GASPARRO sur l’invocation du 
« dieu des dieux » dans des papyrus magiques grecques, invocation qui 

 
37. « La misura. Measuring », Micrologus, no 19, 2011, Florence, Sismel-Edizioni del 

Galluzzo, 2011 ; 16 × 24, XIV-431 p., ISSN 1123-2560. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



690 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

traduit l’interconnexion entre la magie et une théologie cosmosophique très 
élaborée (p. 621-635). 

Alchimie. — Avec Scolastique et Alchimie 
38, premier volume de 

Philosophie et Alchimie à la Renaissance et à l’Âge classique, qui devrait en 
compter trois, c’est une véritable somme que Sylvain MATTON inaugure. 
Bien que l’A. assure ne pas « viser à l’exhaustivité », il semble que bien peu 
d’auteurs et de textes aient échappé à son crible. Ce premier volume a pour 
objectif de préciser la mutation doctrinale de l’alchimie suscitée par 
l’introduction de la théorie ficinienne du spiritus mundi en situant l’alchimie 
renaissante et classique sur le fond de cette philosophie alors commune 
qu’était la scolastique aristotélicienne. Les théologiens catholiques (jésuites, 
dominicains, théatins, etc.), dans une optique thomiste, et leurs homologues 
réformés virent dans l’alchimie, non pas une magie (sinon « naturelle », au 
sens le plus neutre du mot et sans polémique, dans la ligne des débats 
traditionnels sur les rapports de l’art et de la nature), mais une science 
opératoire subalternée à la physique et étudiée, avec la question de la 
transmutation et de la fabrication d’homoncules, dans le cadre de la 
physique générale. Assez vite, la question de l’alchimie fut réservée à la 
scolastique savante, tout en étant diffusée par le biais des prédicateurs, 
lesquels, en puisant dans l’alchimie de pieuses métaphores et allégories, en 
vinrent à accréditer l’idée que l’alchimie était aussi spirituelle. Ce bref 
résumé ne rend évidemment pas compte de la richesse et de la finesse de 
l’analyse, non plus que de l’importance de sa documentation, notamment 
par les très nombreux textes rassemblées dans les annexes à chacun des 
chapitres. 

Si, à la fin du XVIIe siècle, et encore jusqu’à la fin du XIXe siècle, Le Comte 
de Gabalis, de Henri de MONTFAUCON DE VILLARS, rencontra un grand 
succès, tant littéraire que « philosophique », il n’est pas assuré qu’il en irait 
de même aujourd’hui. En effet, ce livre, quoique inspiré, dans sa forme 
littéraire et dans son ironie, des Provinciales, a considérablement vieilli, pour 
une bonne part sans doute parce que, ainsi que l’explique Didier KHAN dans 
l’érudite introduction à l’édition qu’il en donne chez Champion 

39, la 
réception de ce livre de parodie des sciences secrètes et de satire de Paracelse 
tint largement à son actualité : outre dans un contexte éditorial favorable, en 
matière alchimique, il s’inscrivait aussi dans un regain de pratique de la 
magie et de la divination dans la bonne société parisienne. Après avoir établi 

 
38. Sylvain MATTON, Philosophie et Alchimie à la Renaissance et à l’Âge classique. 

[I.] Scolastique et Alchimie (XVIe-XVIIe siècles), Paris, SÉHA-Milan, Archè (coll. « Textes et 
travaux de Crysopœia » 10), 2009 ; 17 × 24, 897 p., ISBN : 978-88-7252-301-8. 

39. Henri de MONTFAUCON DE VILLARS, Le Comte de Gabalis ou Entretiens sur les 
sciences secrètes. Avec l’adaptation du Liber de Nymphis de Paracelse par Blaise de 
VIGENÈRE (1583). Édition présentée et annotée par Didier KHAN, Paris, H. Champion 
(coll. « Sources classiques » 105), 2010 ; 16 × 23, 307 p., ISBN : 978-2-7453-2146-6. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 691 

 

que Le Comte de Gabalis est bien une parodie, qui plus est, libertine, des 
sciences secrètes, dans la ligne de Naudé, et non un exposé de ces sciences 
sous couvert d’humour, D. Khan en explore les sources proches et lointaines, 
avouées et inavouées : les démonologies de Wier, Bodin et Del Rio (sur ces 
auteurs, voir la section précédente, « Magie, divination ») ; l’humanisme de 
Ficin, Steuco et Gyraldi ; l’averroïsme padouan de Cardan et Vanini ; 
l’Apologie de Gabriel Naudé ; des textes liés à l’alchimie comme la Lettre 
philosophique de Michael Sendivogius, le Vitulus aureus d’Helvétius, la 
Basilica chymica d’Oswald Croll (ou Villars trouva le nom du comte : 
« Gabalis », par allusion, d’une part, à la « cabale » et aux « cabalistes », 
termes qui signifiaient alors tout et n’importe quoi d’un tant soit peu 
mystérieux et transmis, et, d’autre part, au latin gabalus, « potence » et 
« gibier de potence ») et les Rares expériences de Moras de Respour ; enfin, 
et surtout, le Liber de Nymphis de Paracelse, tant dans son adaptation 
française par Blaise de VIGENÈRE que dans sa version latine par Zacharias 
PLATEN (l’adaptation française et les extraits correspondants de la version 
latine sont donnés en annexes, p. 98-113). Aussi, est-ce le filon alchimique et 
paracelsien, alors d’actualité et que D. Khan, on le sait, connaît fort bien 

40, 
qui fournit à Villars le principal de son matériau et sa cible. 

Kabbale. — Piergabriele MANCUSO édite, traduit, annote et présente le 
Sefer Hakmoni du médecin d’Apulie Shabbatai DONNOLO 

41, commentaire de 
946 du Sefer Yetsîrâh fortement teinté de platonisme (notamment philonien) 
qui se démarque des autres commentaires d’alors en ce qu’il repose 
largement sur une conception de l’homme microcosme (ses éléments 
correspondant à ceux avec lesquels Dieu créa le monde) et, dès lors qu’il se 
conforme au plan divin, régent du monde. Sur ce point, Donnolo paraît 
dépendre assez étroitement de Grégoire de Nysse (De opificio humanis et De 
natura hominis). L’A. souligne aussi que la compréhension qu’a Donnolo 
des sephiroth est la première à être d’ordre théosophique et à annoncer ce 
qui deviendra l’un des fondements de la kabbale, mais, selon l’A., sans 
pouvoir affirmer que sur ce point Donnolo serait tributaire d’une 
hypothétique influence de la littérature des Palais ou du Char. L’A. souligne 
enfin que Donnolo se montre souvent critique du Sefer Yetsîrâh, notamment 
en matière astrologique, astronomique et médicale, dès lors que les 
indications de ce dernier ouvrage contredisent ses acquis scientifiques, et ce 
alors même que Donnolo, au contraire de certains de ses contemporains, 
accepte l’idée que le Sefer Yetsîrâh a été révélé par Dieu à Abraham. C’est 
que pour Donnolo le Sefer Yetsîrâh ne traite pas de sciences naturelles, mais 

 
40. Voir ma recension de Didier KAHN, Alchimie et paracelsisme en France à la fin de 

la Renaissance (1567-1625), Genève, Droz, 2007, dans Rev. Sc. ph. th. 92 (2008), p. 866. 
41. Piergabriele MANCUSO, Shabbatai Donnolo’s Sefer Hakhmoni. Introduction, 

critical text, and annotated english translation, Leyde-Boston, Brill (coll. « Studies in 
jewish history and culture » 27), 2010 ; 17 × 25, XII-407 p., ISBN : 978-90-04-16762-9. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



692 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

est « la description fidèle des processus qui se déroulèrent dans le monde 
métaphysique et qui sont antérieurs à ceux décrits par le livre de la Genèse 
et qui sont cantonnés à la manifestation empirique de la réalité » (p. 76). 

Renaissance and Rebirth de Brian OGREN 
42 se trouve à la charnière de la 

kabbale juive et de la kabbale chrétienne puisque s’y trouve présentés aussi 
bien Michel Balbo, Moïse Ashkenazi, Isaac Abravanel, Judah Hayyat, Elia 
Genazzano et Alemanno que Ficin et Pic. Les deux premiers, rabbins crétois 
d’Héraklion, s’opposèrent, dans les années 1460, sur la véracité de la 
métempsycose, Balbo la soutenant avec la kabbale, Ashkenazi s’y opposant 
contre la kabbale et y voyant une dangereuse importation d’origine 
pythagoricienne. Des deux suivants, rabbins espagnols ayant rejoint l’Italie 
après l’expulsion de 1492, si le second se réclamait explicitement de la 
kabbale et s’opposait à la philosophie, Abravanel, pour sa part, ne se disait 
pas kabbaliste et recourait volontiers au néoplatonisme. Toutefois, la défense 
par Hayyat de la métempsycose intégrait des éléments philosophiques et 
celle par Abravanel, des éléments kabbalistiques, pour certains reçus de 
Nahmanide. Les deux rabbins suivants, tous les deux Italiens et kabbalistes, 
et tous les deux profondément marqués par la philosophie de leur temps, 
prirent la défense de la métempsycose sur un plan à la fois philosophique et 
kabbalistique. Genazzano, par ailleurs probable lecteur de Pic et d’Eusèbe de 
Césarée, d’une manière qui, mutatis mutandis, rappelle celle de ses 
contemporains chrétiens partisans de la prisca theologia quant à la 
révélation primordiale, explique que la métempsycose fut révélée à 
Abraham et, de là, cette doctrine se transmit, d’une part, de manière pure, 
dans le judaïsme et, d’autre part, non sans une certaine dégénérescence, 
dans la philosophie païenne (particulièrement par Pythagore). Pour 
Alemanno, la communauté d’idée n’est pas tant d’origine que de fin : il 
s’agit de faire converger des courants différents. Les deux derniers, enfin, 
sont chrétiens. Pic, bien qu’il se soit fait gloire d’avoir été le premier à faire 
mention explicite de la kabbale chez les Latins, qu’il ait été l’élève 
d’Alemanno et de Mithridates (et d’autres Juifs encore), n’appuie pas son 
examen, très réservé (si la dimension allégorique de la transmigration de 
l’âme est reconnue, une interprétation plus littérale est possible, au moins 
dans un premier temps), de la métempsycose sur la kabbale, mais sur Platon 
et Plotin. Ficin, en revanche, bien moins versé que Pic en matière 
kabbalistique et fortement platonisant, s’appuie dans sa défense voilée mais 
claire de la métempsycose et sur le platonisme (principalement à travers la 
notion de véhicule de l’âme) et sur la kabbale (probablement à travers 
Recanati). Cette étude, qui exploite nombre de manuscrits peu connus, 
illustre sur une quarantaine d’années, précisément celles où naquit la 
kabbale chrétienne, les interactions entre humanisme et judaïsme, entre 

 
42. Brian OGREN, Renaissance and Rebirth. Reincarnation in early modern italian 

kabbalah, Leyde-Boston, Brill (coll. « Studies in jewish history and culture » 24), 2009 ; 
17 × 25, X-322 p., ISBN : 978-90-04-17764-2. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 693 

 

christianisme et judaïsme, entre traditions bibliques et traditions païennes, 
entre philosophie et exégèse, entre orthodoxie et marginalité doctrinale, et 
ceci autour d’une question alors relativement périphérique (ce n’est 
qu’ensuite qu’elle prit dans la kabbale, notamment de Safed, une place 
centrale) ; ne serait-ce qu’à ce titre, elle mérite pleinement la lecture tant elle 
montre à l’œuvre la formation de l’ésotérisme renaissant. On regrettera 
seulement son sous-titre : en effet ce n’est pas de « réincarnation » qu’il 
s’agit, mais bien de « métempsycose » ou de « transmigration » (vocabulaire 
auquel se tient justement l’auteur dans son texte). 

En 2007 paraissait un très bel ouvrage de Moshe IDEL, La Cabbalà in 
Italia (Florence, La Giuntina), que je n’avais alors pas repéré bien qu’il 
constituât une excellente mise au point des travaux antérieurs de son auteur. 
L’occasion m’est donnée par sa traduction (non indiquée comme telle, sauf 
erreur de ma part, sans doute parce qu’elle a été revue et corrigée, souvent 
par soustraction, ainsi que j’en donnerai des exemples) anglaise, Kabbalah 
in Italy 

43, de réparer cette regrettable inadvertance. Après une introduction 
présentant l’introduction de la philosophie et de la mystique juives en Italie 
(notamment avec Donnolo), des remarques d’ordre terminologique et 
méthodologique sur la nature de la kabbale, où Idel souligne que la kabbale 
n’est pas une doctrine unitaire, mais un système conceptuel diversifié où 
l’on peut repérer deux courants distincts, l’un théosophico-théurgique et 
l’autre prophétique et extatique (p. 23-24), qui n’est pas non plus sans portée 
magique, voire talismanique, l’A. concentre tout particulièrement son 
approche sur trois grandes figures de la kabbale italienne : Aboulafia 
(kabbale extatique), Recanati (kabbale thésophico-théurgique) et Alemanno 
(kabbale magique) ; ainsi que, dans une bien moindre mesure, sur 
Abravanel, Léon l’Hébreu et Genazzano. Ce faisant, il montre la spécificité, 
par rapport à son homologue espagnole, de cette kabbale italienne fort 
diversifiée : marginalisation voire négligence d’éléments centraux de la 
kabbale espagnole, insistance sur la nature parfaite de l’hébreu (ce point fait 
l’objet de la deuxième annexe, p. 334-339), moindre opposition au 
christianisme, accent mis sur l’expérience extatique, prédominance de 
l’interprétation instrumentale et philosophique, plus exotérique, des 
sephiroth, faible structuration des réseaux de kabbalistes, etc. Un chapitre, le 
dix-neuvième, est consacré à la kabbale chrétienne, laquelle n’avait pas de 
véritable équivalent espagnol. Une phrase de l’édition italienne (op. cit., 
p. 284) expliquait, à juste titre, que l’on peut parler de kabbale chrétienne dès 
lors qu’un thème christologique est projeté sur le noyau central des 
spéculations kabbalistiques : le royaume séphirotique, caractéristique de la 
kabbale théosophique, et le Nom divin, qui est l’un des thèmes majeurs de la 
kabbale extatique. Cette précision est absente de l’édition anglaise 
(cf. p. 231 ; d’ailleurs l’ensemble de ce chapitre comporte plusieurs 

 
43. Moseh IDEL, Kabbalah in Italy, 1280-1510. A survey, New Haven, Londres, Yale 

University Press, 2011 ; 17 × 24, XI-494 p., 40 £, ISBN : 978-0-300-12626-6. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



694 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

modifications par rapport à l’édition italienne). Les différences d’accent, 
voire de perspective, sont importantes entre la kabbale chrétienne et la 
kabbale juive et tiennent largement à la synthèse opérée par la première 
kabbale chrétienne, pour partie sous l’influence de Ficin et de Mithridates, 
d’une part, entre les modèles kabbalistiques (extatique, théosophico-
théurgique et magique) et, d’autre part, entre la kabbale et le platonisme, 
l’hermétisme, etc. Ainsi, par exemple, la kabbale chrétienne insiste plus que 
la kabbale juive sur l’herméneutique, de type plus ou moins gnostique, et 
moins qu’elle sur la théurgie. Enfin, l’A. remarque que les nombreuses 
divulgations chrétiennes de textes de kabbale juive et chrétienne n’ont pas 
été sans faciliter l’acclimatation des kabbalistes juifs à une extériorisation de 
la kabbale, ne serait-ce que pour contrecarrer les interprétations 
christologiques (là encore, la version anglaise, p. 233, est plus ramassée que 
l’édition italienne, p. 290-291). Ainsi que le note d’ailleurs l’A., « les 
phénomènes religieux ne sont pas définis uniquement par leurs membres, 
mais aussi par ceux de l’extérieur », aussi le développement de la kabbale 
chrétienne en Italie doit-il refléter quelque chose de la kabbale juive en Italie 
(p. 296). 

Deux ouvrages concernent plus particulièrement la question des rapports 
intrinsèques entre kabbale juive et christianisme. C’est d’abord l’édition, 
pour la première fois dans leur version française, des deux premières parties 
de l’Essai sur les origines des dogmes et de la morale du christianisme du 
rabbin italien d’origine marocaine Élie BENAMOZEGH (voir, sur ce 
personnage, la contribution d’A. Guetta dans le volume Esoterismo, 
cf. supra, « Généralités »), essai inachevé rédigé en 1863 pour un concours 
lancé par l’Alliance israélite universelle et partiellement publié désormais 
sous le titre : La Kabbale et l’origine des dogmes chrétiens 

44. Lui-même 
kabbaliste, et volontiers universaliste (en raison de la dimension proprement 
métaphysique de la kabbale), Benamozegh, postulant l’antiquité de la 
kabbale, voit dans le christianisme originel, tant « canonique » que 
gnostique, une forme d’esséno-kabbalisme pharisien (ce qui suppose, non 
seulement, que la kabbale fut essénienne, mais encore que les esséniens 
étaient pharisiens). La meilleure preuve en serait dans la doctrine 
authentique de ce qui, pour Benamozegh, est le cœur du christianisme : la 
Trinité. Cette dernière aurait d’abord été comprise par le christianisme 
proprement évangélique, non pas comme un « pur trithéisme » (p. 217, ce 
que Benamozegh considère être la conséquence nécessaire du dogme officiel 
de la triplicité des personnes), mais comme exprimant des aspects réels 
émanés de Dieu, des attributs, des visages et des vertus divins, combinant les 
caractéristiques de différentes triades kabbalistiques, particulièrement 
séphirotiques. Le passage de la conception chrétienne kabbalistique de la 

 
44. Élie BENAMOZEGH, La Kabbale et l’origine des dogmes chrétiens. Introduction par 

Marco MORSELLI, préface de Shmuel TRIGANO, postface de Michel ATTALI, Paris, In Press 
(coll. « Lettres promises »), 2011 ; 16 × 24, 289 p., 24 €. ISBN : 978-2-91240-497-8. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 695 

 

Trinité à sa conception chrétienne trithéiste aurait été essentiellement le 
résultat d’influences païennes et d’une mésinterprétation progressive du mot 
grec prosôpon, par lequel fut rendu l’hébreu partsûph, qui de « visage, 
aspect » fut compris comme signifiant « une véritable personne, une 
conscience, une individualité morale […] ; ce qui, le penchant des esprits 
aidant, était plus que suffisant pour opérer la grande révolution qui fit 
changer d’aspect la Kabbale dans son passage au Christianisme » (p. 219). 
De ce point de vue, La Kabbale et l’origine des dogmes chrétiens, en 
postulant un éloignement du christianisme de ses sources juives, 
particulièrement kabbalistiques, prend le contrepied des thèses de ceux qui, 
reconnaissant aussi la parenté entre le christianisme et la kabbale, en tiraient 
argument en faveur du christianisme, alors perçu comme dévoilant et 
accomplissant la vérité du judaïsme authentique, et en défaveur du judaïsme 
de l’ère chrétienne, alors considéré comme dégradé. À ce propos, 
Benamozegh mentionne, parmi d’autres, « l’ex-rabbin Drak [sic, pour 
Drach] » et son De l’harmonie entre l’Église et la Synagogue, ou Perpétuité 
et catholicité de la religion chrétienne, qui puisait largement dans la kabbale 
pour inviter les juifs à se convertir au catholicisme. Réponse du berger à la 
bergère… Quoi qu’il en soit de la faiblesse de nombres d’arguments et de 
thèses de Benamozegh (étanchéité du judaïsme et du christianisme originel 
aux influences des platonismes, grande antiquité de la kabbale sous la forme 
que nous lui connaissons, relative uniformité du judaïsme au début de notre 
ère, etc.), il n’en reste pas moins vrai qu’il soulève d’importantes questions, 
toujours d’actualité, concernant les tout premiers siècles du christianisme, 
particulièrement celle de la différenciation du christianisme et du judaïsme 
et celle, liée, de la formation des orthodoxies juives et chrétiennes. Un autre 
point me paraît digne d’une attention particulière ici, à savoir la 
présentation du christianisme évangélique et canonique comme comportant 
un ésotérisme qui constituerait en « une divulgation graduée » (p. 109), à 
ceux qui en sont rendus dignes, sous le voile de similitudes, des mystères les 
plus élevés. Benamozegh, à juste titre me semble-t-il, évoque ici le raptus 
paulinien, les discours en énigmes, l’injonction de ne pas donner les perles 
aux cochons, les témoignages de Clément d’Alexandrie, de Basile de 
Césarée, d’Origène et de Denys. Bien qu’elles tendent trop rapidement à 
identifier l’ésotérisme chrétien à une gnose très proche de celle des 
gnostiques hérétiques (la principale différence serait dans l’indépendance de 
ces derniers vis-à-vis de l’autorité de l’Église) et qu’elles fassent 
probablement trop de cas de la discipline de l’arcane, les analyses de 
Benamozegh, sans être définitivement probantes quant à l’existence et au 
contenu d’un ésotérisme chrétien originel, confirment le caractère 
traditionnel, au sein de la Grande Église, de la conception selon laquelle 
Jésus aurait transmis oralement un enseignement réservé à ses apôtres 

45, 
 
45. Sur ce point, voir Jérôme ROUSSE-LACORDAIRE, Ésotérisme et Christianisme, 

op. cit., p. 261-297. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



696 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

« une doctrine qui constituerait vis-à-vis de l’enseignement commun une 
différence spécifique de qualité, mais jamais une différence générique ou 
une différence de quantité » (p. 95). Le second de ces ouvrages, The Serpent 
kills or the serpent gives life, de Robert J. SAGERMAN 

46, interprète en termes 
psychologiques, et pas seulement stratégiques (c’est-à-dire afin de se 
concilier la faveur de chrétiens), l’indéniable, importante et ambivalente 
présence de conceptions chrétiennes dans l’œuvre d’Aboulafia, notamment 
(il y revient à plusieurs reprises) eucharistiques. Pour ce faire, l’auteur 
recourt à deux modèles interprétatifs : la théorie de l’altérité, selon laquelle 
la construction de soi en opposition à l’autre rend paradoxalement 
perméable à l’influence de cet autre, d’autant plus dans le cas d’un 
kabbaliste qui cherche la réconciliation des opposés ; la psychanalyse, qui 
permettrait de mettre au jour une dynamique, structurante chez Aboulafia, 
de répulsion et d’attirance pour le christianisme, par exemple dans sa 
dimension féminine (ressentie féminisante et castratrice). Cette dimension 
dialectique de l’identité et cette pyschodynamique auraient profondément 
contribué à façonner la reconstruction et la définition de soi dans la 
perspective d’une unification intégrante de la psyché qui débouche sur 
l’union mystique. 

Concernant encore les rapports de la kabbale et du christianisme, mais 
cette fois de manière plus extrinsèque, Juvenile Sexuality, Kabbalah and 
Catholic Reformation in Italy, de Roni WEINSTEIN 

47, donne l’édition du 
Tiferet Bahurim de Pinhas Barukh ben Pelatiyah MONSELICE, ouvrage 
ferrarais de la deuxième moitié du XVIIe siècle, précédée d’une volumineuse 
(300 p.) présentation de cette sorte de manuel de comportement sexuel des 
jeunes hommes encore célibataires mais en âge de se marier. Ce bref traité 
appartient au genre du musar, c’est-à-dire de la littérature morale et 
normative, et entend régler la vie matrimoniale, particulièrement sexuelle, 
du mari. Sélectif dans ses sources et adressé à un public précis, les jeunes 
juifs célibataires de Ferrare, le Tiferet Bahurim a pour matériau principal les 
conceptions kabbalistiques (notamment celles du Zohar et de la littérature 
post-lourianique) et piétistes de la sexualité, le matériau halakhique, 
pourtant très présent, jouant au fond, en la matière, un rôle confirmateur 
plutôt que fondateur et devant souvent être approfondi par une 
herméneutique kabbalistique. C’est que Monselice entend remédier à ce qu’il 
juge être un dangereux relâchement des mœurs, en étendant les normes 

 
46. Robert J. SAGERMAN, The Serpent Kills or the Serpent Gives Life. The kabbalist 

Abraham Abulafia’s response to Christianity, Leyde-Boston, Brill (coll. « Supplements to 
the Journal of jewish thought and philosophy » 12), 2011 ; 17 × 25, XI-384 p., ISBN : 978-
90-04-19446-5. 

47. Roni WEINSTEIN, Juvenile Sexuality, Kabbalah and Catholic Reformation in Italy. 
Tiferet Bahurim by Pinhas Barukh ben Pelatiyah MONSELICE. Translated by Batya STEIN, 
Leyde-Boston, Brill (coll. « Studies in jewish history and culture » 21), 2009 ; 17 × 25, XII-
450 p., ISBN : 978-90-04-16757-5. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 697 

 

kabbalistiques en matière sexuelle, notamment celles de la conscience de la 
fonction unitive et mystique de la sexualité, d’abord réservées à une élite, à 
l’ensemble de la population adulte masculine. De prime abord, plus étonnant 
est peut-être l’étroite parenté du Tiferet Bahurim avec la religiosité du 
catholicisme baroque italien, non seulement quant à son souci de formation 
de la jeunesse et de renouvellement religieux de la société, mais aussi dans 
ses dimensions kabbalistiques, si bien que l’A. suggère en conclusion que le 
réveil kabbalistique depuis la fin du XVIe siècle pourrait bien être tributaire 
de la culture catholique de l’époque, de sa promotion de l’intention dans la 
qualification de l’acte sexuel et de sa valorisation du corps et de l’imagerie 
érotique dans la mystique. 

C’est à Nahman de Bratslav (1772-1811), le petit-fils du Ba’al Shem Tov, 
et, plus précisément aux implications théologiques et ontologiques de sa 
conception de la musique, que Chani Haran SMITH consacre Tuning the 
soul 

48. Ce maître du hassidisme développa en effet, au sein d’un système 
original, une conception théurgique et profondément imprégnée de 
lourianisme de la musique, dont l’élément central est la doctrine des « points 
bons ». Neqûdâh est un terme polysémique. Ainsi, dans la kabbale, il 
désigne la sephirah, le départ (de la création), le centre (de l’espace et du 
temps), le point voyelle, la marque de cantillation, la note de musique. 
Nahman use de cette polysémie, voyant dans le point : hokhmâh (en tant 
que point de départ) ; le centre de l’espace, du cycle temporel et du cœur 
humain ; hesed (en tant que lien entre les lettres – points voyelles et de 
cantillation –, entre les âmes et entre les corps). Lorsque le désir tourne 
l’homme vers le bien, les points sont bons, sinon ils sont mauvais ; et lorsque 
les points bons sont unis par l’amour, alors l’esprit s’en trouve accru. C’est 
dans ce cadre que la musique est, concrètement et métaphoriquement, un 
processus de départage dans la faculté imaginative entre les deux esprits, le 
bon (l’esprit de sainteté et de vie) et le mauvais (l’esprit d’impureté), le 
premier devant être extirpé du second en sorte que l’âme soit musicalement 
accordée à elle-même, au monde et à Dieu. Tel est un pouvoir de la musique 
accessible à tous, et que David représente. Mais il est des musiques que 
Nahman réserve aux justes, à savoir Moïse et David, ainsi qu’à ceux qui 
réunissent en eux les caractéristiques de ces derniers. Moïse, figure du juste 
terrestre, parce que, d’abord silencieux devant l’insondable abîme divin, il 
devient capable d’accéder à une musique supérieure, celle de la Torah, qu’il 
peut utiliser pour élever les hommes à la sainteté. Joseph, juste céleste, opère 
dans le monde divin et peut alors inventer de nouvelles musiques qui 
renouvellent le monde, qui, en quelque sorte, le créent (puisque Dieu lui-
même créa par amour) par le rassemblement et la transformation des points 
bons que sont les actes de hesed en temps et en musique. 

 
48. Chani Haran SMITH, Tuning the soul. Music as a spiritul porcess in the teachings 

of Rabbi Nahman of Bratzlav, Leyde-Boston, Brill (coll. « IJS Studies in Judaica » 10), 
2010 ; 17 × 25, IX-231 p., ISBN : 978-90-04-1831-0. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



698 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

Kabbalah and Modernity 
49 traite d’un sujet peu abordé, du moins par les 

études académiques : la kabbale du XIXe siècle au début du XXIe ; c’est déjà là 
un grand mérite. Qui plus est, il le fait avec sérieux et documentation, jusque 
sur des sujets ou personnages qui, habituellement, sont souvent considérés 
avec une condescendance ou une ironie pas toujours justifiée. Les 
contributions de la première partie sont plutôt d’ordre méthodologique : 
Andreas B. KILCHER (p. 13-28) montre, à partir des cas de Knorr von 
Rosenroth, Hamann et Scholem, que si la philologie a effectivement joué un 
rôle dans le processus de sécularisation, elle a pu aussi être comprise comme 
une « philologia sacra » (p. 15) antimoderne qui est elle-même une kabbale. 
Giulio BUSI (p. 29-46) s’intéresse aux éléments visuels, particulièrement à 
l’iconographie des textes, dans la kabbale, expliquant que si les kabbalistes 
chrétiens de la Renaissance y furent sensibles, il n’en alla pas de même de 
ceux qui, dans la mouvance idéaliste, étudièrent la kabbale à partir du XIXe 
siècle (Schelling, Molitor, Landauer, Joel, etc.). Pour eux, uniquement 
attachés aux dimensions métaphysiques et spirituels, les diagrammes 
mystiques apparaissaient primitifs et négligeables, alors même que leur rôle 
n’était pas simplement illustratif et didactique, mais proprement 
herméneutique. Eric JACOBSON (p. 47-75) explique la persistance, voire la 
résurgence, actuelle de la kabbale par l’affinité de cette dernière avec la 
modernité, peut-être faudrait-il d’ailleurs dire la « postmodernité ». La 
deuxième partie concerne surtout le XIXe siècle. Konstantin BURMISTROV 
(p. 79-105) étudie les différentes perceptions de la kabbale par les groupes 
ésotériques ou occultistes russes des années 1820 aux années 1860-1870, 
lorsque les maçons voient dans la kabbale un conservatoire de la sagesse la 
plus ancienne, et des années 1880 aux années 1930, quand, avec le 
développement de l’occultisme, la kabbale est surtout considérée sous son 
aspect magique, liée à la sagesse égyptienne et, ainsi, « déjudaïsée ». Wouter 
J. HANEGRAAFF (p. 107-128) souligne que, malgré tout ce qui les sépare, 
Adolphe Franck et Éliphas Lévi partagent une commune vision de la kabbale 
comme étant universelle et prenant sa source dans le zoroastrisme. Jean-
Pierre BRACH (p. 129-149) présente et resitue la figure de Paul Vulliaud, 
principalement sous l’angle de sa compréhension de la kabbale, marquée par 
un fort souci de tradition et d’orthodoxie qui en fait un précurseur de l’École 
traditionnelle de l’ésotérisme. Marco PASI (p. 151-166) montre que l’idée 
qu’il y aurait un ésotérisme occidental prend assez largement son origine 
dans la Société théosophique, laquelle manifesta tôt son intérêt pour une 
kabbale ancienne et orientale, source de la kabbale juive qu’elle en vint à 
distinguer de l’occultisme oriental. Boaz HUSS (p. 167-193) traite aussi de la 
Société théosophique ou, plutôt de l’un de ses membres, Abraham David 
Ezekiel, juif irakien de Poona, qui, ayant rejoint la Société théosophique 

 
49. Boaz HUSS, Marco PASI et Kocku von STUCKRAD (éd.), Kabbalah and Modernity. 

Interpretations, transformations, adaptations, Leyde-Boston, Brill (coll. « Aries Book 
Series » 10), 2010 ; 17 × 25, VI-436 p., ISBN : 978-90-04-18284-4. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 699 

 

(qu’il appelle « Société soufie ») en 1882, écrivit plusieurs textes relatifs à la 
kabbale ou de kabbale, notamment en arabe. La troisième partie rassemble 
une série d’études sur le XXe siècle : la yeshiva Sha‘ar ha Shamayim de 
Jérusalem, qui, au début du XXe siècle, contribua largement à développer 
l’intérêt public pour la kabbale, voyant dans la diffusion de la kabbale et 
l’explication des mystères un signe anticipateur de la venue du messie 
(Jonathan MEIR, p. 197-220) ; la diffusion hors des milieux juifs des 
enseignements du hassidisme par M. M. Schneerson (Elliot R. WOLFSON, 
p. 221-257) ; le Kabbalah Center de Philip Berg, qui s’adresse aussi aux 
femmes et aux non-Juifs (Jody MYERS, p. 259-281) ; l’une des plus célèbres 
disciples de ce dernier mouvement, Madonna (Kocku von STUCKRAD, p. 283-
299) ; l’occultiste danois Erwin Neutzsky-Wulff qui interprète de manière 
physiologique et neurologique les sephiroth (Sara Møldrup THEJLS, p. 301-
325). La quatrième et dernière partie concerne la politique : Ernst Jünger et 
sa « cabale de l’ennemi », « cabale » étant pris ici essentiellement en un sens 
particulièrement large puisqu’il semble que ce terme désigne des secrets juifs 
(Steven M. WASSERSTROM, p. 329-355) ; le Jewish Renewal, courant mystique 
américain qui réinterprète notamment des thèmes kabbalistiques à la 
lumière du pragmatisme de James (Shaul MAGID, p. 357-387) ; la résurgence 
de motifs kabbalistiques, pas toujours reconnus comme tels et le plus 
souvent empruntés à un lourianisme très simplifié, dans le discours public 
israélien, particulièrement celui du mouvement ultra-orthodoxe Zaka, sur 
les attentats-suicides (Gideon ARAN, p. 389-414). 

Renaissance. — À bien des reprises, j’ai eu l’occasion de mentionner 
dans ces bulletins les publications de l’Istituto nazionale di Studi sul 
Rinascimento, que présidèrent notamment Eugenio Garin et Cesare Vasoli. 
L’ampleur du travail de cet institut apparaît d’évidence à la lecture du 
catalogue de ses publications (livres, revues et éditions numériques) de 1938 
à 2008, réalisé par Valentina LEPRI et Fabrizio MEROI 

50. Ne serait-ce que 
feuilleter les pages de cet ouvrage, d’éditions de textes en actes de colloques, 
d’instruments de travail en monographies érudites, etc., permet de vérifier 
l’importance et la qualité de cette entreprise éditoriale où l’ésotérisme tient 
encore une large place, d’autant plus heureuse qu’elle y est replacée dans 
son contexte plus large. 

On prend volontiers comme date emblématique de naissance de 
l’ésotérisme occidental moderne l’important travail de traduction de textes 
hermétiques et platoniciens de Ficin. Brigitte TAMBRUN, dans sa contribution 
(déjà citée) à Pensée grecque Sagesse d’Orient (op. cit. supra, section 
« Généralités »), s’interroge sur les motifs qui ont poussé Cosme de Médicis 

 
50. Valentina LEPRI et Fabrizio MEROI (éd.), Istituto nazionale di Studi sul 

Rinascimento : settanta anni di editoira (1938-2008), Florence, L. S. Olschki 
(coll. « Quaderni di Rinascimento » 46), 2009 ; 17 24, VIII-116 p., 18 €. ISBN : 978-88-222-
5960-8. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



700 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

à demander ce travail à Ficin (p. 653-667). Elle relève notamment 
l’opposition au platonisme ou, du moins, les réticences face à certains de ses 
aspects ainsi que le peu d’influence réelle de Pléthon, le fait que Cosme de 
Médicis ne parlait pas le grec et qu’il ne pouvait donc suivre les subtilités du 
raisonnement de Pléthon, même traduites en latin, pour considérer que « ce 
qui a donc pu retenir l’attention de Cosme qui n’était pas un philosophe 
professionnel […], c’est certainement un tout petit mot, un seul, mais très 
chargé de sens pour Cosme comme pour Pléthon : c’est le mot de “mages” » 
(p. 661), Cosme ayant « depuis bien longtemps pris pour modèles, pour 
exempla, justement les mages » (p. 662). 

Dans un bulletin précédent, j’ai rendu compte de l’interprétation 
néoplatonisante et magique que faisait Gérard Desnoyers des travaux 
commandés par Hippolyte II pour la villa d’Este (La Villa d’Este à Tivoli ou 
Le songe d’Hippolyte, 2002) 

51. C’est pourquoi je signale ici Gli Dèi a corte 
52, 

monumental ouvrage qui examine le programme symbolique des princes de 
Ferrare, à la fois littéraire et iconographique. Arts plastiques et graphiques, 
littérature, critique d’art, mythologie, astrologie, alchimie, etc., sont ici 
convoqués pour éclairer la stratégie de consolidation et d’autopromotion de 
la dynastie d’Este, inaugurée par Hercule Ier, dont la figure tutélaire devait 
acquérir une stature proprement herculéenne pour garantir la position 
menacée des ducs de Ferrare. 

C’est le plus souvent indirectement ou accessoirement que les actes du 
colloque L’Humanisme italien de la Renaissance et l’Europe 

53 abordent 
l’ésotérisme renaissant. Toutefois, quelques-unes des contributions traitent 
plus amplement de cette question. « Ars Naturam perficit : le dialogue de la 
parole et de l’image dans la prédication de Francesco Panigarola (1548-
1594) », d’Utzima BENZI (p. 169-188), précise ainsi que l’art de mémoire du 
franciscain et évêque Panigarola se démarque en la matière tant des lullistes 
que des néoplatoniciens, lesquels l’avaient volontiers associé à la magie et à 
l’astrologie, en le cantonnant à la seule prédication. « La réception des 
théories de Ficin sur la fureur inspirée dans l’Espagne des XVIe et XVIIe 
siècles », de Christine OROBIGT (p. 201-213), montre l’influence des 
traductions des dialogues platoniciens et du De triplici vita de Ficin, et de 
leur présentation de l’inspiration divine, notamment sur le De occulta 
philosophia d’Agrippa et sur la Physiognomonie (il s’agit sans doute de la 
Caelestis Physionomia) de Della Porta (aussi auteur d’une importante Magia 

 
51. Rev. Sc. ph. th. 88 (2004), p. 586. 
52. Gianni VENTURI et Francesca CAPPELLETTI (éd.), Gli Dèi a corte. Letteratura e 

immagini nella Ferrara estense, Florence, L. S. Olschki (coll. « Ferrara. Paesaggio 
estense » 3), 2009 ; 18 × 25, IX-514 p., 52, ISBN : 978-88-222-5914-1. 

53. Théa PICQUET, Lucien FAGGION & Pascal GANDOULPHE (éd.), L’Humanisme italien 
de la Renaissance et l’Europe, Aix-en-Provence, Publications de l’université de Provence 
(coll. « Textes et documents de la Méditerranée antique et médiévale »), 2010 ; 15 × 21, 
340 p., 29 €. ISBN : 978-2-85399-766-9. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 701 

 

naturalis, publiée en 1558 et plusieurs fois rééditée jusqu’à compter vingt 
livres), et, plus particulièrement, sur Luis Alfonso de Carvallo et Juan Huarte 
de San Juan qui privilégient une interprétation naturaliste au détriment de la 
conception démonique, avant que leurs successeurs fassent fond sur une 
conception démoniaque. « Quelques traits néoplatoniciens dans la littérature 
de la fin de la Renaissance », de Jean-Raymond FANLO (p. 237-246), relève 
que si le néoplatonisme hermétisant de Ficin et la kabbale pichienne ont eu 
longtemps de véritables continuateurs, ceux-ci tendirent à se faire toujours 
plus rares, l’intérêt des d’Aubigné, Cervantès, Mornay, Ronsard ou Vigenère 
pour ces spéculations s’accompagnant le plus souvent d’une prise de 
distance critique (qu’il me semble nécessaire de relativiser concernant le 
dernier de ces auteurs) : « pour eux, le néoplatonisme est une convention et 
un ensemble de ressources ludiques et poétiques plus qu’une véritable 
philosophie. Autant et plus que de l’histoire des idées, il relève désormais de 
l’histoire de la littérature » (p. 246). « Portraits de lettrés toscans, portraits 
pour des lettrés européens : images florentines et images françaises », de 
Martine VASSELIN (p. 271-280), évoque, entre bien d’autres, les portraits de 
Ficin dans les manuscrits Laurentianus plut. 73. 39, et Herzog Bibliothek, 
Guelf. 73, commandés par Matthias Corvin, du De vita coelitus comparanda 
(qui valut quelques problèmes à Ficin, imposant à ce dernier d’y adjoindre 
une Apologia censée le dédouaner des théories magico-astrales qu’il avait 
mentionnées) et des Epistolarum ad amicos libri VIII. 

La réception française du néoplatonisme florentin est aussi l’un des 
objets de The Sexual Culture of the French Renaissance de Katherine 
CRAWFORD 

54. Cette étude, qui ressortit des gender studies, entend surtout 
montrer comment les écrivains français du XVIe siècle désamorcèrent les 
dimensions homosexuelles du néoplatonisme florentin pour former une 
idéologie massivement hétérosexuelle et normative. Deux chapitres 
concernent directement mon propos : « Heavens below : astrology, 
generation, and sexual (un)certainty » (p. 67-108) et « Neoplatonism and the 
making of heterosexuality » (p. 109-151). Le premier, se refusant à séparer 
nettement l’astrologie savante de l’astrologie populaire et de ses pratiques 
communes, indique que l’attention de l’astrologie à la procréation a 
grandement contribué, en France, à mettre tout cet art, en théorie et en 
pratique, au service du mariage et de la fertilité, en une période de conflit et 
de sentiment de déclin, et à le justifier ainsi, comme si l’univers entier 
concourrait à ce but. Le second de ces chapitres traite essentiellement de la 
réception française directe et indirecte (par l’intermédiaire de Lefèvre 
d’Étaples, Postel, Champier, Bembo, Léon l’Hébreu, Castiglione, Dolet, Baïf, 
etc.) de la philosophie ficinienne de l’amour, laquelle, bien que condamnant 
l’homoérotisme, reste marquée par lui, ne serait-ce que par la promotion de 
la beauté masculine et de l’attrait qu’elle exerce. En France, cette 

 
54. Katherine CRAWFORD, The Sexual Culture of the French Renaissance, Cambridge, 

Cambridge University Press, 2010 ; 15 × 23, XIV-295 p., ISBN : 978-0-521-74950-3. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



702 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

ambivalence d’un amour masculin comme voie vers le divin fut 
progressivement désamorcée par l’introduction dans cette problématique de 
la femme et de sa dangereuse beauté ainsi que de la procréation comme un 
critère positif de l’amour hétérosexuel, particulièrement féminin. 

C’est aussi à un ficinien, au moins pour un temps, que Jacob VANCE 
consacre sa contribution à Meditatio – Refashioning the self (op. cit. supra, 
section « Généralités ») : Lefèvre d’Étaples (p. 153-179). L’A. présente 
l’héritage victorin dans la conception qu’a Lefèvre de la méditation, 
principalement à partir de ses commentaires de Richard de Saint-Victor et 
des épîtres de saint Paul et à la lumière de Denys, de Jean Damascène et de 
Nicolas de Cues, héritage qu’il réaménage et qui lui permet d’opérer une 
nouvelle synthèse entre logique et méditation, sur la voie de la 
contemplation, dans le cadre d’une théorie néoplatonicienne (c’est ainsi que 
l’on dirait effectivement aujourd’hui, mais l’on sait combien Lefèvre se 
serait alors récrié, qui dénonçait les furta platonicarum du christianisme) de 
l’émanation illuminatrice de l’intelligibilité divine. 

La dixième livraison d’Accademia 
55, la revue de la Société Marsile Ficin, 

rassemble six études sur le néoplatonisme renaissant. Trois d’entre elles 
concernent directement Ficin : « “A bono in bonum omnia diriguntur” : 
Optimism as a dominant strain in the correspondence of Marsilio Ficino », 
de Valery REES (p. 7-27), relève que le paradoxe qu’il pourrait y avoir d’un 
Ficin tout à la fois mélancolique et optimiste n’est finalement qu’apparent 
dès lors que l’on comprend que la perspective ficinienne est tout entière 
tournée vers le bien, n’accorde qu’une existence relative au mal et exige de 
l’homme un optimisme actif ; « “Lux sicca” Marsile Ficin exégète 
d’Héraclite », de Lucia SAUDELLI (p. 29-42), présente l’interprétation du 
fragment héraclitéen 118 DK par Ficin, lequel, à la suite du platonisme 
tardif, voit dans l’âme une lumière participée de la lumière originelle et qui 
se déploie et se replie dans le mouvement parfaitement circulaire de 
l’intellection, devenant ainsi toutes choses pour revenir à sa source divine ; 
« Boetio filosofo grandissimo. Indagine Sulla resenza dell’opera di Boezio nel 
Corpus ficinianum », de Margherita BELLI (p. 43-73), expose la manière dont 
Ficin intègre Boèce à la chaîne de la prisca theologia en considérant la 
Consolatio comme un texte pleinement néoplatonicien, à part égale avec 
ceux de Plotin, Proclus, Jamblique et Denys, et essentiel à la compréhension 
de l’ascèse de l’âme, du nombre nuptial, de la métensomatose, de la 
différence entre la raison et l’intellect, de la nature du bien et du mal, 
renouvelant ainsi les commentaires philosophiques de cette œuvre. Une 
contribution, celle de Stéphane TOUSSAINT, « Champier, la Juana et le De 
vita » (p. 75-79), souligne l’influence de la conception du spiritus, telle 
qu’exposée par Ficin dans le De vita, sur le premier ouvrage publié du 
médecin lyonnais Symphorien Champier. Une autre, « Praesensio rei 
incognitae. Osservazioni su divinazione, oniromanzia e oracoli in Cardan », 

 
55. Accademia, no 10, 2008 ; 21 × 30, 140 p., ISSN 1296-7645. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 703 

 

de Marco BRACALI (p. 81-117), traite de la prédiction chez Jérôme Cardan et 
montre comment, pour ce dernier, la question de la divination est abordée 
selon une perspective naturaliste et causaliste, dominée par l’oniromancie où 
la causalité astrologique serait particulièrement repérable. La dernière étude, 
due à Patrizia CASTELLI, « Alcune note sul concetto di identità e di 
individualismo : Burckhardt e gli “altri” » (p. 119-140), éclaire les 
antécédents, le contexte et l’influence de la présentation par Jacob 
Burckhardt de l’émergence renaissante et toscane de l’individualité et de 
l’individualisme comme phénomène psychologique. 

Un admirateur de Ficin comme Agostino Steuco, qui fut tout d’abord, 
alors qu’il était à Bologne, où Pietro Pomponazzi enseigna, marqué par la 
pensée de ce dernier, s’en prit ensuite tout particulièrement, dans son De 
perenni philosophia, à Pomponazzi et, singulièrement, à son refus de fonder 
philosophiquement l’immortalité de l’âme, à l’inverse de la Theologia 
platonica ficinienne. La problématique générale du colloque mantouan de 
2008 sur Pomponazzi : Pietro Pomponazzi : tradizione e dissenso était de 
repenser à nouveaux frais la place de Pomponazzi dans la tradition de 
l’aristotélisme. De la vingtaine de contributions rassemblées, j’en retiendrai, 
outre celle de M. Bertolotti, que j’ai déjà signalée plus haut, dans la section 
« Magie et divination », trois qui abordent, selon des perspectives 
différentes, le De incantationibus de Pomponazzi, dont, significativement, le 
titre alternatif est : De naturalium effectum causis. Francesca LAZZARIN, 
« Vate e filosofo : riflessi ficiniani nel De incantationibus » (p. 93-103), 
montre que, dans ce traité, les points d’accord avec la Theologia platonica 
sont nombreux et importants : même reconnaissance de l’influence du 
tempérament atrabilaire sur la vaticination, même assimilation (comme chez 
Pic) du magus au sapiens, même réservation des arcana philosophie à ce 
dernier, car seul celui-ci possède pleinement l’intellect spéculatif. Vittoria 
PERRONE COMPAGNI, « La teologia di Pomponazzi : Dio e gli dei » (p. 107-
129), relève que Pomponazzi, malgré sa critique radicale de l’usage 
platonicien des métaphores, ne craint pas de recourir à la métaphore 
platonicienne du démiurge (ainsi qu’à celle de l’architecte) et d’identifier les 
idées platoniciennes aux influx stellaires, non point que Pomponazzi 
platoniserait alors, mais plutôt qu’il en fait des hypothèses de recherche et 
des étapes, positives ou critiques, de sa démonstration concernant les 
rapports de Dieu et au monde. Laura REGNICOLI, « Produzione e circolazione 
dei testimoni manoscritti del De incantationibus » (p. 131-180), donne une 
analyse codicologique des seize manuscrits connus du De incantationibus, 
lequel, écrit en 1520, ne fut publié qu’en 1556 (et une deuxième fois en 1567) 
et circula donc pendant ces années uniquement sous forme manuscrite. Elle 
en conclut que ces manuscrits furent, pour la plupart, destinés à un usage 
personnel et immédiat (et non à la conservation et à la collection), mais 
probablement pas réservés à un petit cercle de fidèles de Pomponazzi 
(d’autant qu’il ne fut pas difficile aux adversaires de Pomponazzi de se les 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



704 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

procurer), au moins jusqu’à la mise à l’Index de l’ouvrage, en 1580 (Parme) 
et en 1596 (Rome). 

De l’œuvre immense d’Athanasius Kircher, on a surtout retenu la somme 
égyptophilique de l’Oedipus aegyptiacus (1652-1654), où le jésuite déployait 
son esprit encyclopédique et comparatiste bien au-delà de l’Égypte antique 
pour présenter l’ensemble des sagesses orientales, kabbale y compris. On 
connaît moins, en revanche, son traité sur la musique, auquel Tiziana 
PANGRAZI consacre une monographie : La Musurgia universalis di 
Athanasius Kircher 

56. Bien que la Musurgia universalis (l’œuvre, l’ars, 
musicale universelle) puisse sembler, de prime abord, sans grand rapport 
avec l’ésotérisme, une lecture plus attentive de cet ouvrage montre qu’il n’en 
est rien, dès lors que l’on remarque que ce traité achevé en 1649 et publié en 
1650 annonce bien des éléments qui feront ensuite l’objet de développements 
plus amples, par exemple, dans l’Arithmologia de 1665 (sur l’harmonie qui 
unit le monde humain au monde naturel et au monde céleste, p. 9-14 et 18). 
Qui plus est, ainsi que le souligne l’A., qui consacre plusieurs pages à ce 
sujet (p. 47-50, 59-66 et 174-175), un élément central de la théorie de Kircher 
est un pythagorisme platonisant et hermétisant, voire orphique (p. 14-16), 
qui s’enracine dans l’arithmosophie et tend à devenir proprement une 
psychagogie, en suscitant, par le rythme, en l’âme de l’auditeur des affects 
capables de l’élever à Dieu. 

Compagnonnage. — J’ai systématiquement rendu compte ici des 
Fragments d’histoire du compagnonnage du Musée du compagnonnage de 
Tours. Le douzième volume, qui reprend les conférences de 2009, est paru 

57. 
Des cinq contributions qui composent ce volume, seules deux concernent 
directement notre propos. « Le pèlerinage et les couleurs de la Sainte-
Baume : une invention du XIXe siècle ? », de Laurent BASTARD (p. 6-41), 
explique que ce qui ne fut d’abord, au XVIIIe siècle, qu’un passage épisodique 
de compagnons catholiques, sans que la Madeleine fut alors patronne des 
compagnons et sans que les « couleurs » fussent autre chose que des rubans 
votifs, devint progressivement à partir du XIXe siècle un pèlerinage à la 
Madeleine, avec, dans un premier temps, un passage ayant pour but 
principal de se procurer les « couleurs » devenues compagnonniques par 
assimilation aux couleurs fleuries de certains métiers (voir Jean-Michel 
Mathonière, Le Serpent compatissant, 2001 

58), dans un deuxième temps,  
une « compagnonnisation » du lieu, au moyen d’un légendaire 

 
56. Tiziana PANGRAZI, La Musurgia universalis di Athanasius Kircher. Contenuti, 

fonti, terminologia, Florence, L. S. Olschki (coll. « Le corrispondenze letterarie, 
scientifiche ed erudite del Rinascimento all’età moderna. Subsidia » 11), 2009 ; 17 × 24, 
XXIV-206 p., 24 €. ISBN : 978-88-222-5886-1. 

57. Fragments d’histoire du compagnonnage. 12 : Cycle de conférences 2009, Tours, 
Musée du compagnonnage, 2010 ; 21 × 30, 203 p., ISBN : 978-2-917836-00-2. 

58. Rev. Sc. ph. th. 86 (2002), p. 271-272. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 705 

 

compagnonnique, et enfin, dans un troisième temps, au XXe siècle, une 
certaine christianisation du Devoir, qui fit de Marie-Madeleine la patronne 
des compagnons. « Histoire et traditions des compagnons sabotiers », de 
Jean PHILIPPON (p. 178-199), retrace l’apparition (au début du XIXe siècle) de 
ce compagnonnage, probablement issu de celui des charpentiers, son 
développement et sa reconnaissance (au cours du même siècle), et sa totale 
disparition, avec celle du dernier compagnon sabotier (à la fin du XXe siècle). 
L’A. signale que, à l’image des autres compagnonnages, celui des sabotiers 
intégra vite des éléments maçonniques (ainsi que d’autres métiers, comme 
celui des vanniers) qui étoffèrent un rite d’abord sans doute très simple. La 
longue étude « Auguste Tamoré (1864-1945), entrepreneur de maçonnerie à 
Joué-lès-Tours : de la taille de pierre au béton armé », de Laurent BASTARD 
et Jean-Pierre BOURCIER (p. 62-137), surtout dans sa deuxième partie (« L’art 
du trait d’après les épures d’Auguste Tamoré (1882-1892) »), due au second 
de ces auteurs, concerne aussi, quoique plus indirectement, notre sujet en ce 
qu’elle traite de l’art du Trait, dont j’aurai à reparler. 

Laurent BASTARD, encore, avec Image des Compagnons du Tour de 
France 

59, étudie chronologiquement dix-huit dessins et estampes 
compagnonniques du XIXe siècle (reproduites dans le cahier iconographique 
hors texte ; malheureusement les illustrations dans le texte sont d’une très 
médiocre qualité). Il en montre les visées commémoratives, didactiques et 
ornementales, les évolutions techniques et thématiques, et les raisons de leur 
apparition (comme étape intermédiaire entre l’oralité et l’écrit) et de leur 
disparition à la fin du siècle (avec la généralisation de l’alphabétisation). Il y 
relève aussi de nombreux emprunts à la franc-maçonnerie, particulièrement 
dans les représentations de Maître Jacques et d’Hiram, dans l’apparition de 
la chaîne d’alliance ou encore dans « la lithographie ésotérique des 
compagnons toiliers ». Toutefois, comme il y insiste, ces emprunts n’avaient 
pas pour but de maçonniser la franc-maçonnerie, car : 1o, ils furent associés 
et non substitués à l’emblématique compagnonnique (elle-même volontiers 
composite, empruntant au métier et à ses pratiques, à d’autres métiers, au 
christianisme, etc.) ; 2o, ils furent, de ce fait réinterprétés en un sens 
compagnonnique et toujours liés au métier ; 3o, il n’est pas assuré que tous 
ces emprunts aient toujours été le fait des compagnons eux-mêmes, rien 
n’empêchant que certains aient été introduits par les typographes. Comme 
l’A. le note à propos de la lithographie Dédié aux Enfants du Devoir par 
Guépin Cœur d’amour (entre 1850 et 1860) : « L’analyse de cette 
lithographie permet donc de constater que la thématique générale demeure 
conforme au caractère chrétien des anciens compagnonnages, mais que les 
moyens de l’exprimer empruntent désormais les formes d’autres traditions » 
(p. 109). 

 
59. Laurent BASTARD, Images des Compagnons du Tour de France, Paris, J.-C. 

Godefroy, 2010 ; 17 × 25, 285 p. et XX p. de pl. h. t., 28 €. ISBN : 978-2-86553-222-3. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



706 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

J’ai évoqué l’art du Trait ; c’est précisément de lui que traite Les Marques 
secrètes des imprimeurs de la Renaissance de Jean-Claude ALLAMANCHE 

60. 
Selon l’A., « l’Art du Trait est un terme propre au Compagnonnage pour 
désigner l’art de dessiner les appareils de pierre de charpente » (p. 19). 
Encore que l’ensemble de l’ouvrage la corrige, cette définition est sans doute 
un peu trop restrictive car elle tend à réduire le Trait à la géométrie 
descriptive, alors que ce même terme désigne aussi « une géométrie d’ordre 
symbolique et initiatique 

61 ». Quoiqu’il en soit, c’est très justement que l’A. 
relève qu’il est probable que les Elementa d’Euclide aient « constitué la base 
opérative, au double sens de science et de support initiatique » de cet art 
(idem). Les marques et ornements étudiés, pour la plupart dus à des 
imprimeurs germaniques du XVe siècle (dont Thomas Anshelm 

62), seraient 
ainsi les témoins graphiques d’un enseignement doctrinal à portée 
cosmologique et métaphysique et lié, notamment, à l’art du Trait et à celui 
des fondeurs. On sera peut-être un peu surpris par ces notes quelque peu 
(volontairement ?) décousues, ainsi que par leur caractère plus souvent 
assertif que démonstratif (notamment à propos de l’Agla et du quatre de 
chiffre, le premier étant « la marque d’appartenance » à la première, 
laquelle serait une confrérie initiatique d’imprimeurs, p. 42-43 – hypothèse 
due à l’occultiste Robert Ambelain en 1946 

63, bien que René Guénon en ait 
fait justice dès 1948 dans son étude sur « Le “Quatre de chiffre” 

64 »), 
toutefois, encore faut-il se souvenir que l’existence d’un « compagnonnage » 
d’ouvriers imprimeurs, les Griffarins, est attestée au moins depuis 1514 et 

 
60. Jean-Claude ALLAMANCHE, Les Marques secrètes des imprimeurs de la 

Renaissance. Signes visuels d’un ésotérisme de métier, Busloup, Le Moulin de l’Étoile, 
2010 ; 12 × 18, 63 p., 13 €. ISBN : 978-2-915428-27-8. 

61. Marco ROSAMONDI, « Notes sur les Études sur les marques de tailleurs de pierre de 
Franz Ržiha », dans Franz RŽIHA, Études sur les marques de tailleurs de pierre, Paris, 
Éditions de La Maisnie – Dieulefit, La Nef de Salomon, 1993, p. I-XIV, ici p. VIII. 

62. Je me permets de renvoyer ici à mon « Verbum Mirificum. À propos du Nom 
pentagramme et de la marque de Thomas Anshelm », Rev. Sc. ph. th. 88 (2004), p. 3-38. 

63. Robert AMBELAIN, Le Martinisme, Paris, Niclaus, 1946, p. 55. Voir Jean-Michel 
MATHONIÈRE, « Remarques à propos du “quatre de chiffre” et du symbolisme géométrique 
dans les marques de métiers », dans Études sur les marques au quatre de chiffre, 
Dieulefit, La Nef de Salomon, 1994, p. 6. Louis Charbonneau-Lassay avait déjà évoqué en 
1940 ce « groupement secret recruté surtout [mais pas exclusivement] parmi les 
Corporations du Livre » (Louis CHARBONNEAU-LASSAY, Le Bestiaire du Christ, Desclée De 
Brouwer, 1940, p. 813) et qu’il jugeait hétérodoxe (ibid., p. 490). Voir aussi Jérôme 
ROUSSE-LACORDAIRE, « Quelques remarques sur le pentagramme et la marque de Thomas 
Bellesculée », dans L’Hermétisme des marques d’imprimeurs, Busloup, Le Moulin de 
l’Étoile, 2008, p. 182-225, ici p. 197-199. Didier Khan, dans son introduction au Comte de 
Gabalis (voir, ci-dessus, section « Alchimie ») évoque aussi le mot agla, qu’il rattache 
justement au nom (p. 80 et 143). De fait, agla est un acronyme hébraïque renvoyant à un 
nom divin. 

64. Cet article est repris dans René GUÉNON, Symboles fondamentaux de la science 
sacrée, Paris, Gallimard, 1962, dont il forme le chapitre LXVII. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 707 

 

qu’elle pratiquait un rite, d’ailleurs fort simple, d’admission assorti de signes 
de reconnaissance 

65… 
Puisque j’ai évoqué le quatre de chiffre, je mentionne ici la réédition en 

fac-similé, par les Éditions de l’Étoile, de l’article de Waldemar DEONNA, 
« Armes avec motifs astrologiques et talismaniques », parue en 1924 dans 
Revue de l’histoire des religions 

66. En effet, c’est lui qui fut l’occasion de 
l’article de 1948 de René Guénon, que je signale ci-dessus, paru dans les 
Études traditionnelles, ainsi que de deux autres articles, de 1925 et de 1926, 
parus dans la revue Regnabit, « Le chrisme & le cœur dans les anciennes 
marques corporatives » et « À propos des signes corporatifs et de leur sens 
originel » 

67. Dans les articles de 1925 et de 1948, R. Guénon considérait que 
le signe en question était une marque initiatique de maîtrise, qu’il jugeait en 
outre n’être pas propre aux imprimeurs. Sur cette question, qu’il suffise de 
renvoyer à l’étude de Jean-Michel Mathonière citée plus haute en note : 
« Remarques à propos du “quatre de chiffre” et du symbolisme géométrique 
dans les marques de métiers », particulièrement, concernant W. Deonna et 
R. Guénon, aux pages 3 à 6 et pour la compréhension du signe du point de 
vue de l’art du Trait, aux pages 18 à 31 qui se concluent par l’affirmation que 
« la marque, tout au moins dans la mesure où elle obéit à une géométrie ou 
à un symbolisme cohérents, est […] très probablement l’indice extérieur 
d’une affiliation à l’une de ces fraternités [initiatiques de métier] ». 

Franc-Maçonnerie. — Ce n’est qu’indirectement que la contribution de 
François BŒSPFLUG au volume « La misura. Measuring » (op. cit. dans la 
section « Magie et divination »), « Le Créateur au compas. Deus geometra 
dans l’art d’Occident (IXe-XIXe siècle) » (p. 113-130), concerne la franc-
maçonnerie. En effet, ce n’est qu’en passant et non sans une certaine 
prudence que l’A. évoque (p. 116) la place du Créateur au compas dans les 
rites et les publications de cette organisation. Toutefois, cette place étant 
réelle et assez centrale, cette étude éclaire les sens et fonctions de ce motif, 
somme toute relativement rare (et peut-être d’origine juive), dans 
l’iconographie chrétienne et, donc, certaines des sources possibles de son 
interprétation maçonnique. L’A. se concentre surtout les quatre premières 
bibles moralisées (1. Vienne, Österreichische Nationalbibliothek, cod. 1179. 
— 2. Vienne, Österreichische Nationalbibliothek, cod. 2554. — 3. Bible de 
saint Louis, Tolède, Trésor de la cathédrale. — 4. Oxford, Bodleian Library, 
ms. 270 b ; Londres, British Library, ms. Harley 1526 et ms. Harley, 1527 ; 
Paris, Bibliothèque nationale de France, ms. lat. 11560) qui, dans les années 

 
65. Voir Natalie ZEMON-DAVIES, « A trade union in sixteenth century France », The 

Economic History Review, vol. II, 1966, p. 48-69. 
66. Waldemar DEONNA, Armes avec motifs astrologiques et talismaniques, Busloup, 

Le Moulin de l’Étoile, 2010 ; 15 × 21, 70 p., 16 €. ISBN : 978-2-915428-26-1. 
67. Ces deux articles ont été reproduits dans René GUÉNON, Écrits pour Regnabit, 

Milan, Archè – Turin, N. Aragno, 1999. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



708 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

1220 et 1230, firent de l’image du Créateur au compas un résumé solennel de 
toute la Bible. Il montre ainsi que si ces figurations partagent une même 
volonté de condamnation des hérésies dualistes (la création est l’œuvre d’un 
Dieu unique, lequel est aussi sauveur) et de la vaine curiosité (Dieu seul, 
architecte du monde, connaît et comprend, à tous les sens du terme, sa 
création), elles se différencient aussi les unes des autres selon la solution 
qu’elles apportent à deux débats : un débat sur la paternité de Dieu à l’égard 
de la création (Dieu penché sur la création, comme il l’était sur Adam, qu’il 
fait rouler comme un cerceau d’enfant, à la fois majestueux et affectueux ; et 
Dieu assis en majesté tenant l’univers sur son sein, comme il tient aussi par 
ailleurs le Fils ou comme Marie tient l’enfant Jésus – c’est en ce sens que le 
débat fut tranché) et un débat sur l’image religieuse (hiératique ou narrative 
– le choix fut finalement en faveur de la narrativité). L’A. souligne 
volontiers que son étude n’est pas exhaustive et qu’elle laisse en suspens 
nombre de questions, notamment celle de l’appellation la plus exacte à 
donner à ce Dieu au compas : architecte ? géomètre ? arpenteur ? 
géodésien ? Il en est une, seulement évoquée par l’A., qui me paraîtrait 
justifier un ample traitement, c’est celle du privilège presque exclusif 
accordé au compas (le plus souvent d’appareilleur) dans l’iconographie 
médiévale du Dieu créateur (la balance ayant tôt disparue), alors même que 
la Bible connaît, dans cette perspective, bien d’autres instruments et que 
l’équerre (ou plutôt les équerres) jouissait auparavant d’un statut plus élevé 
dans les représentations romanes et du premier gothique des bâtisseurs 

68. 
Serait aussi à explorer, dans cette perspective, les rapports entre les 
différents arts suggérés par le compas et la géométrie. 

Avec Ésotérisme occidental et rituels d’initiation, Henrik BOGDAN 
69 

(mentionné dans Hermes in the Academy, op. cit. supra, section 
« Généralités », et qui remercie W. J. Hanegraaf) traite d’un sujet important 
et le fait avec talent (encore que de manière parfois un peu laborieuse, 
comme dans les chapitres Ier et IIIe qui auraient véritablement gagné à être 
allégés de ce qui ne concerne pas directement le propos de l’ouvrage) : par 
l’examen historique des rituels maçonniques (c’est-à-dire de la franc-
maçonnerie ou dérivés d’elle, comme ceux de la Golden Dawn et de la wicca 
de Gerald Gardner) d’initiation, comprendre les rapports entre ésotérisme 
occidental et initiation. Il en conclut que les rituels d’initiation étudiés 
reflètent l’ésotérisme de leur temps ; qu’ils transmettent de la sorte des 
éléments prétendument secrets, mais pourtant souvent aisément accessibles 
dans des publications publiques ; et que ces éléments sont de trois sortes : 
religieux, philosophique (mais en même temps expérientiel) et pratique. 

 
68. Je me permets de renvoyer ici au références données dans mon étude « Dieu au 

travail. I. L’architecte », Renaissance traditionnelle, no 150, 2007, p. 74-98. 
69. Henrik BOGDAN, Ésotérisme occidental et rituels d’initiation, Milan, Archè 

(coll. « Acacia » 14), 2010 ; 17 × 24, 279 p., 29 €. ISBN : 978-88-7252-293-6. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 709 

 

Le Grand Livre illustré du patrimoine maçonnique est une réédition 
revue et corrigée et augmentée des Images du patrimoine maçonnique 
parues en 2002 et 2003 

70. Cet ouvrage, très richement illustré, s’appuie 
essentiellement sur les collections du musée de la Franc-Maçonnerie du 
Grand Orient de France. Organisé en deux parties (« La loge » et « Les 
hommes ») et augmenté d’une troisième partie (« À la découverte de 
nouveaux trésors… »), il constitue une belle introduction (parfois un peu 
trop apologétique) à la franc-maçonnerie, particulièrement française, 
d’autant plus utile que l’on sait à quel point le symbolisme est constituant de 
cette institution. 

La SOCIÉTÉ FRANÇAISE D’ÉTUDES ET DE RECHERCHES SUR L’ÉCOSSISME, dans 
Autour des grades d’élus 

71, publie les actes d’un colloque du 14 mars 2009 
augmentée de la réédition d’une conférence que j’avais donnée en 2006 dans 
le même cadre (« Le Rose-Croix parfait maçon et parfait chrétien : le grade 
de Rose-Croix et le christianisme primitif »). Je me concentrerai donc sur les 
deux contributions nouvelles. Les grades d’élus, dont le premier, apparu peu 
avant le milieu du XVIIIe siècle, fit vite des petits, sont, au contraire du grade 
de Rose-Croix, des grades de vengeance hiramique propres au Rite écossais 
ancien et accepté et au Rite français. Irène MAINGUY, dans « La thématique 
des élus dans le parcours du REAA », (p. 5-22), montre, dans cette floraison 
rituelle, l’entrecroisement de thématiques diverses subsumées sous celle de 
la vengeance : vengeance d’Hiram, vengeance des templiers, combat 
politique, etc. ; si bien que, « dans la thématique des Grands Élus, on 
constate qu’il y a une réécriture sélective de l’histoire avec la volonté 
constante de transmettre un message de justice et d’équité en maintenant 
l’Ordre établi » (p. 19). Ludovic MARCOS, avec « L’ordre des élus du Rite 
Français, une tentative de synthèse » (p. 23-28), note que le grade d’élu fut 
suscité par celui de maître qu’elle vient achever en faisant résoudre avec 
justice au maître la question de l’impunité des assassins d’Hiram. 

Irène MAINGUY, encore, auteur de plusieurs ouvrages dont j’ai rendu 
compte en leur temps dans ce bulletin, avait revisité en 2001, et 
considérablement amélioré, La Symbolique maçonnique (1948) de Jules 
Boucher 

72. Maintenant, c’est au tour d’un autre grand classique de la franc-
maçonnerie, Le Livre de l’apprenti (1894) d’Oswald Wirth, d’être ainsi 
renouvelé par La Franc-Maçonnerie clarifiée pour ses initiés… 
« L’apprenti » 

73, notamment à la lumière de travaux plus récents tant sur 

 
70. Le Grand Livre illustré du patrimoine maçonnique, Paris, Le Cherche Midi 

(coll. « Espace maçonnique »), 2001 ; 25 × 28, 412 p., 59 €. ISBN : 978-2-7491-1782-9. 
71. SOCIÉTÉ FRANÇAISE D’ÉTUDES ET DE RECHERCHES SUR L’ÉCOSSISME, Autour des grades 

d’élus. [Société française d’études et de recherches sur l’Écossisme, 2011] ; 21 × 30, 78 p. 
72. Rev. Sc. ph. th. 86 (2002), p. 272-273. 
73. Irène MAINGUY, La Franc-Maçonnerie clarifiée pour ses initiés : sa philosophie, son 

objet, sa méthode, ses moyens. À la suite d’Oswald Wirth. I. « L’apprenti », Paris, Dervy, 
2011 ; 14 × 22, 278 p. et [4] f. de pl. h. t., 19 €. ISBN : 978-2-84454-652-4. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



710 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

l’histoire de la franc-maçonnerie que sur ses symboles et rites (ici l’École 
traditionnelle de l’ésotérisme a sa place, l’A. soulignant que les « perceptions 
et intuitions métaphysiques [de René Guénon] apporteront des éléments 
fondamentaux pour approfondir et comprendre la tradition maçonnique » et 
mentionnant, à cette occasion, plusieurs de ses continuateurs, p. 98). Ne 
comptant pas au nombre de « ses initiés », il m’est difficile de dire si cet 
ouvrage facilitera à ses nouveaux adeptes la connaissance de la maçonnerie, 
mais je ne puis que constater que le profane y trouvera amplement de quoi 
satisfaire sa curiosité avec des matériaux solides et de première main. 

La Pierre cubique à pointe de Jeanne LEROY 
74 est une sorte de 

compendium sur cette pierre et son symbolisme, principalement dans la 
franc-maçonnerie, dans une perspective synchronique (voire syncrétiste) où 
des textes et documents d’époques, de cultures et d’auteurs différents sont 
convoqués pour prouver que cette pierre est, ainsi que l’indique le sous-titre, 
la « synthèse de la connaissance ». On regrettera seulement que la question, 
pourtant fondamentale, de la réalité, dans les débuts de la franc-maçonnerie, 
de cette pierre soit seulement effleurée, cette réalité étant d’emblée tenue 
pour acquise, alors même qu’un René Guilly (Désaguliers), que l’A. n’ignore 
pas, a consacré des pages décisives, sinon définitives, qui montrent que, très 
probablement, l’invention de la pierre cubique à pointe résulte d’une série de 
confusions terminologiques lors de traductions fautives de l’anglais au 
français et réciproquement, confusions entretenues par des erreurs de tracé, 
si bien que, à l’origine, la franc-maçonnerie n’aurait connu que deux pierres, 
la pierre brute et la pierre cubique (René Désaguliers, Les Pierres de la franc-
maçonnerie, 1995 

75). 
Auteur d’une impressionnante somme de plus de huit cents pages sur 

L’Antimaçonnerie en France à la Belle Époque (2006) 
76, Michel JARRIGE 

donne maintenant un ouvrage à la fois plus accessible et chronologiquement 
plus étendu (des années 1880 à la deuxième guerre, avec quelques incursions 
avant et après) sur l’antimaçonnerie catholique française : L’Église et la 
Franc-Maçonnerie 

77. Y sont ainsi présentées les grandes figures de ce 
courant ainsi que leurs thématiques. La partie la plus neuve de cette étude 
est évidemment celle qui couvre l’entre-deux-guerres et la deuxième guerre, 
puisque l’ouvrage de 2006 s’arrêtait à 1914. Cette période, dominée par la 
Revue internationale des sociétés secrètes de Mgr Jouin, marque en effet un 
tournant, puisque la thèse du « judéomaçonnisme », héritée de celle du 
« judéo-maçonnisme » (avec un trait d’union), connaît alors un essor et un 

 
74. Jeanne LEROY, La Pierre cubique à pointe. Synthèse de la connaissance, Paris, 

Maison de Vie, 2010 ; 12 × 17, 127 p., 10 €. ISBN : 978-2-355599028. 
75. Rev. Sc. ph. th. 81 (1997), p. 258. 
76. Rev. Sc. ph. th. 91 (2007), p. 580. 
77. Michel JARRIGE, L’Église et la Franc-Maçonnerie. Histoire des soupçons et du 

complot. Avec le rituel intégral de Chevalier Rose-Croix, Paris, J.-C. Godefroy, 2010 ; 
16 × 24, 300 p., 24 €. ISBN : 978-2-865553-220-9. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 711 

 

développement jusque-là inégalés. En effet, en supprimant le trait d’union, 
Jouin « signifiait de cette façon que la vision d’une alliance de circonstance 
entre francs-maçons et juifs était remplacée par le concept d’un dessein 
politique rigoureux, pour la réalisation duquel les juifs exerçaient leur 
emprise sur la franc-maçonnerie » (p. 201), indéfectible collusion qui 
s’exprimait visiblement par le communisme. Mêmes certaines évolutions de 
la franc-maçonnerie d’avant-guerre, alors en butte à une antimaçonnerie 
d’État en Italie, en Allemagne et en Russie, quand la Grande Loge de France 
entendit affirmer son caractère purement initiatique et apolitique et que des 
catholiques comme le père Berteloot tentèrent, sans grand espoir, un 
rapprochement, ne furent pas mieux appréciées. Après la défaite, à Vichy 
comme en zone occupée, ce furent des anti-judéomaçons catholiques, 
souvent de longue date, comme Faÿ, Vallat, Coston, Henriot, etc., qui 
promurent et assurèrent les mesures antimaçonniques. 

Michel Jarrige, dans sa conclusion, évoque « Paul Pistre [qui] anime 
depuis près de vingt-cinq ans un bulletin trimestriel très bien documenté 
intitulé Lettre aux catholiques amis des Maçons. Tout ce qui concerne le fait 
maçonnique y est abordé par ce croyant d’une façon lucide empreinte 
d’empathie » (p. 236). Paul PISTRE consacre précisément un ouvrage à cette 
question : Catholiques et francs-maçons : éternels adversaires 

78 ? où l’on 
retrouve effectivement ces qualités de documentation, de lucidité et 
d’empathie soulignées par M. Jarrige. Ce livre, qui s’apparente un peu à un 
manuel du type « l’Église catholique expliquée aux maçons et la franc-
maçonnerie expliquée aux catholiques », présente ainsi l’histoire, les acteurs 
et les éléments du dossier des rapports entre ces deux institutions. Il donne 
aussi des témoignages de maçons catholiques (faudrait-il dire de catholiques 
maçons ?) et se conclut sur des suggestions à l’Église catholique et aux 
maçons (on aura remarqué la dissymétrie, à mon sens justifiée : l’institution, 
d’une part, et les hommes, de l’autre). À la première, dans la ligne de 
l’ecclésiologie de Vatican II (précisée par Jean RIGAL), il est donc surtout 
suggéré de mieux connaître la franc-maçonnerie, de distinguer clairement 
rites maçonniques et rites religieux, libre-pensée et franc-maçonnerie, 
d’écouter les francs-maçons eux-mêmes afin d’éviter les condamnations en 
bloc et leurs effets pervers de repoussoir, de considérer la communauté des 
références bibliques. Aux seconds, il est conseillé de s’extérioriser davantage, 
afin de lever les soupçons, de résoudre leurs dissensions internes dans une 
perspective œcuménique, de mieux faire connaître leur spiritualité sans se 
crisper sur une laïcité agressive, laquelle, en France, n’a plus grand objet (en 
tous cas en ce qui concerne le christianisme). Espérons que ces propositions 
seront entendues. Pour ma part, j’en ajouterais une, que j’avais déjà 
formulée lors du colloque toulousain organisé pour le vingtième 
anniversaire de la Lettre de Paul Pistre : examiner en son âme et conscience 

 
78. Paul PISTRE, Catholiques et francs-maçons : éternels adversaires ?, Toulouse, 

Privat, 2011 ; 15 × 24, 157 p., 15 €. ISBN : 978-2-7089-6916-2. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



712 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

les raisons théologiques et spirituelles des mises en garde romaine, sans les 
décider par avance nulles et non avenues 

79. 
Paul Pistre souligne le rôle important joué par la franc-maçonnerie dans 

l’expansion coloniale française (p. 132). Jacky BÉNA revient sur un aspect de 
cette expansion, dans Orients disparus 

80, en racontant l’histoire de la franc-
maçonnerie, principalement du Grand Orient de France, en Algérie, de 1832, 
année de fondation de la loge Bélisaire, la première d’Algérie, à 1974, année 
de mise en sommeil de la loge Hippone, la dernière d’Algérie. L’une des 
raisons de cet effacement de la maçonnerie algérienne après l’indépendance 
tient sans doute, ainsi que le laisse entendre l’auteur, au fait qu’elle était 
avant tout et majoritairement une maçonnerie coloniale, composée pour 
l’essentiel d’Européens. 

Occultisme. — La collection « Delphica », un temps arrêtée, reprend 
avec un nouveau directeur, Emmanuel DUFOUR-KOWALSKI, par la 
publication de plusieurs ouvrages concernant l’occultisme du XIXe siècle. Ce 
sont notamment deux volumes de rééditions de textes de Joséphin PÉLADAN, 
le Sâr de la Rose-Croix catholique du Temple et du Graal : Introduction aux 
sciences occultes et Les Onze Chapitres mystérieux du Sépher Bereshit, d’une 
part, De Parsifal à Don Quichotte et La Clé de Rabelais 

81, de l’autre. Ces 
textes, qui datent respectivement de 1894, 1911, 1906 et 1905 ont avant tout 
une valeur documentaire, d’autant plus que le second d’entre eux, Les Onze 
Chapitres, qui est une « traduction » ampoulée de la Genèse, se situe avant 
ce que le préfacier appelle, sans jamais s’en expliquer vraiment (il cultive 
l’ellipse et le sous-entendu, mais l’on devine qu’il s’agit du pèlerinage en 
Égypte et en Palestine qui suivit l’arrêt, en 1897, des Salons de la Rose-
Croix), la « conversion de 1898 ». C’est encore, toujours due à E. Dufour-
Kowalski, une Anthologie de la littérature occultiste 

82. On a facilement beau 
jeu de relever des absences (ainsi, si l’on prend Breton, pourquoi pas 
Daumal ?) ; il est en général plus rare d’avoir à s’étonner de certaines 

 
79. Jérôme ROUSSE-LACORDAIRE, « Quelques réflexions théologiques sur le dialogue 

entre francs-maçons et catholiques », dans Vers une réconciliation catholiques et francs-
maçons, [Libourne, 2007], p. 33-41. 

80. Jacky BÉNA, Orients disparus. L’histoire des francs-maçons en Algérie, Toulouse, 
Privat, 2011 ; 15 × 24, 189 p., 20 €. ISBN : 978-2-7089-6917-9. 

81. Joséphin PÉLADAN, Introduction aux sciences occultes. Les Onze Chapitres 
mystérieux du Sépher Bereshit. Présentation d’Emmanuel Dufour-Kowalski. Genève, 
Éditions Delphica – Lausanne, L’âge d’Homme (coll. « Delphica »), 2011 ; 14 × 21, 157 p., 
20 €. ISBN : 978-2-9700698-6-7. Joséphin PÉLADAN, De Parsifal à Don Quichotte : le secret 
des troubadours. La Clé de Rabelais : le secret des corporations. Introduction d’Emmanuel 
DUFOUR-KOWALSKI. Genève, Éditions Delphica – Lausanne, L’Âge d’Homme 
(coll. « Delphica »), 2011 ; 14 × 21, 142 p., 20 €. ISBN : 978-2-9700698-9-8. 

82. Emmanuel DUFOUR-KOWALSKI, Anthologie de la littérature occultiste. XIXe et XXe 
siècles français, Genève, Éditions Delphica – Lausanne, L’Âge d’Homme 
(coll. « Delphica »), 2010 ; 17 × 24, 597 p., 39 €. ISBN : 978-2-9700698-0-5. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 713 

 

présences : ainsi je m’interroge franchement sur la présence de Marie-
Madeleine Davy, laquelle n’aurait certainement pas apprécié pareil 
appellation (surtout dans un chapitre intitulé « Les néo-symbolistes »), et je 
ne suis pas très convaincu par les considérations alchémico-occultisantes qui 
s’efforcent de justifier la présence de Maurice Leblanc, de Gaston Leroux 
(que le lecteur se rassure, Gustave Lerouge est bien mentionné, p. 122) ou de 
Raymond Roussel, qui plus est dans un chapitre « Visionnaires et 
cabalistes » (mais de quelle cabale, sinon fulcanellienne, s’agit-il ?). La 
lecture de l’introduction, elle-même très occultisante, n’éclaire pas beaucoup 
mes interrogations, même (et peut-être surtout) lorsqu’elle énonce d’un ton 
oraculaire que « l’Occultisme traite des potentialités du vivant, alors que 
l’Ésotérisme traite de l’expérience de Vie inscrite en la matière, du rapport 
secret de l’homme à ses organes, dans l’harmonie naturelle du Cosmos, y 
apportant l’effigie de son amplitude spirituelle » (p. 55). Pas plus que je ne 
suis éclairé par les récurrentes ironies pleines de commisérations de l’A. sur 
ce catholicisme romain pourtant tant défendu par certains des « occultistes » 
qu’il évoque. 

École traditionnelle. — Avec Diversité et unité des religions chez René 
Guénon et Frithjof Schuon, Patrick RINGGENBERG 

83 met en parallèle, et 
parfois en contraste, voire en opposition, les notions centrales de ces deux 
grands exposants de l’ésotérisme traditionnel que furent René Guénon et 
Frithjof Schuon : la Tradition primordiale pour le premier, la sophia perennis 
pour le second. Il expose, pour chacune, le moment de son apparition, ses 
éventuelles évolutions, au moins de présentation, ses tenants et aboutissants, 
ainsi que ses implications dans l’ensemble de l’exposé en question. 
Progressant pas à pas, avec précaution, cherchant à cerner au plus près ces 
notions, qui, pour être fondamentales, et peut-être précisément pour cela, 
furent souvent décrites par ces auteurs par petites touches, parfois aussi 
d’abord, en négatif, l’A. montre que les notions de Tradition primordiale et 
de sophia perennis, dans leur expression et dans leur formulation 
respectivement guénoniennes et schuoniennes, sont tributaires d’une 
histoire, plus ou moins reconnue, et d’un contexte, l’une et l’autre modernes 
et contemporains, hors desquels elles seraient incompréhensibles parce 
qu’anachroniques. Il indique aussi la progressive prise de distance de 
F. Schuon à l’égard de R. Guénon, qui se consomma à partir de la fin des 
années 1940, mais qui s’annonçait déjà auparavant et qui s’accrut encore 
après la mort de R. Guénon. En témoignent, pour ne prendre que deux 
exemples, mais non des moindres, d’une part, le passage de F. Schuon du 
vocabulaire de la « Tradition primordiale » à celui de la philosophia 
perennis, puis de la religio perennis et, enfin, de la sophia perennis, et, 

 
83. Patrick RINGGENBERG, Diversité et unité des religions chez René Guénon et Frithjof 

Schuon, Paris, L’Harmattan, (« Collection Théôria »), 2010 ; 14 × 22, 383 p., 33,50 €. ISBN : 
978-2-296-12762-3. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



714 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

d’autre part, la différence d’appréciation, par rapport à R. Guénon, de plus 
en plus nette, de F. Schuon sur la nature de la mystique, Schuon 
reconnaissant une certaine valeur ésotérique « bakhtique » à la mystique. 
Ainsi, des guénoniens plus « orthodoxes » que Schuon tinrent-ils aussi à 
émettre quelques réserves sur la séparation, à leur avis trop tranchée, 
qu’opérait R. Guénon entre, d’un côté, « mysticisme » et « voie mystique » 
et, de l’autre, « ésotérisme » et « voie initiatique » – je pense ici tout 
particulièrement à Louis Gros (cf. Études traditionnelles, no 336, 1956, p. 364, 
n. 2) et à Jean Reyor (Jean Reyor, « Réflexions sur un vocabulaire », Le 
Symbolisme, 1966, repris dans Pour un aboutissement de l’œuvre de René 
Guénon, Milan, Archè, 1988-1991, t. 3, p. 1-14). Enfin, concernant la visée 
universaliste de R. Guénon et de F. Schuon, alors que l’un comme l’autre se 
sont finalement situés au sein de l’islam, les démarches et les perspectives 
des deux auteurs sont finalement assez différentes. Le titre de l’ouvrage est 
alors quelque peu trompeur, car, pour R. Guénon, il n’est pas question, à 
proprement parler, d’une unité « des religions », mais plutôt des traditions 
en référence à la Tradition et par le biais de leurs ésotérismes respectifs. 
Pour sa part, F. Schuon, très probablement parce que lui se réclamait d’une 
unité « des religions », d’une religio perennis, s’est rapproché en théorie et 
en pratique d’une sorte de suprareligion ésotérique. Là comme ailleurs, les 
développements de l’A. sont pertinents et éclairants (et prudents), comme on 
peut le constater dans le chapitre « L’évolution de la tariqa schuonienne et 
l’œuvre publiée » (p. 277-306). 

De la philosophia perennis au pérennialisme américain 
84, de Setareh 

HOUMAN, est un volumineux ouvrage, issu d’une thèse, consacré à 
l’apparition et aux développements américains de ce que l’A., usant d’un 
anglicisme, appelle, à la suite de chercheurs comme Antoine Faivre, 
« pérennialisme » et que, pour ma part, j’appelle « École traditionnelle (de 
l’ésotérisme) ». L’A. définit le pérennialisme d’une manière à la fois large (le 
courant dont René Guénon fut le « premier représentant », p. 8) et plus 
restrictive (l’orientation que prit l’ésotérisme occidental « sous la direction 
spirituelle de Frithjof Schuon », p. 7) ; c’est sans doute ce flottement entre 
deux approches différentes de l’ésotérisme, quoique appartenant toutes deux 
à l’École traditionnelle, qui permet à l’A. cette affirmation quelque peu 
surprenante selon laquelle « le pérennialisme s’inscrit […] dans l’histoire des 
courants ésotériques non chrétiens » (p. 8), ce qui est faire peu de cas, en 
France tout au moins, du courant chrétien de l’École traditionnelle. Mais 
l’essentiel de l’étude, et le plus novateur, n’est pas là ; ce qui fait en effet la 
majeure partie et le premier intérêt de cet ouvrage, c’est sa présentation du 
pérennialisme américain, sujet déjà abordé, mais plus succinctement par 

 
84. Setareh HOUMAN, De la philosophia perennis au pérennialisme américain, Milan, 

Archè (coll. « Bibliothèque de l’Unicorne. Série française » 57) ; 17 × 24, 621 p., 58 €. 
ISBN : 978-88-7252-296-7. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 715 

 

Mark Sedgwick dans Against the Modern World 
85. L’A. présente ainsi non 

seulement les débuts de ce courant aux États-Unis, avec, notamment, 
Ananda Kentish Coomaraswamy, Frithjof Schuon, Seyyed Hossein Nasr, 
Huston Smith, mais aussi les successeurs de ces derniers, la pénétration des 
hommes et des idées du pérennialisme dans le monde académique et les 
débats contemporains suscités par cette pénétration. Si l’on peut regretter ici 
ou là quelques approximations (par exemple : p. 170, l’affirmation que 
Guénon ne tenta jamais de connaître le néothomisme ; p. 130, l’idée qu’en 
1873 les objectifs du Hiéron de Paray-le-Monial « préfiguraient certains 
aspects du traditionalisme naissant », alors que le traditionalisme catholique 
était alors déjà largement né et presque finissant, à moins qu’il ne s’agisse 
du pérennialisme au sens large ; p. 138, la description de l’Estoile Internelle 
comme d’un « Ordre chrétien moyenâgeux » et de la Fraternité du Paraclet 
comme d’un « Ordre auquel s’affilièrent en 1939 certains traditionnistes 
réfractaires à la maçonnerie et à l’islam » et qui « cessa toute activité 
lorsque fut déclarée la Seconde Guerre Mondiale » ; ou encore, p. 585, la 
qualification de docétiste de ce qui est, semble-t-il, une forme de contemptus 
mundi), on doit reconnaître que cette étude donne un bel accès à la 
connaissance du pérennialisme (au sens strict) américain, à la fois dans ses 
caractéristiques communes et dans sa relative diversité interne. 

La collection « Théôria » des éditions L’Harmattan réédite deux 
ouvrages de Frithjof SCHUON, Avoir un centre (déjà paru en français en 1988) 
et Les Stations de la Sagesse (déjà paru en français en 1958 et en 1992) 

86. Ces 
deux ouvrages étant connus, je me contenterai de quelques rapides 
indications plus particulièrement en rapport avec l’étude de Patrick 
Ringgenberg dont j’ai rendu compte au début de cette section. Ainsi, Avoir 
un centre, qui entend principalement développer une « anthropologie 
intégrale », c’est-à-dire une approche de l’homme qui tienne compte de 
toutes les dimensions de ce dernier, jusques et y compris sa déiformité, 
rapproche l’ésotérisme et « la plus haute mystique » en ce que seuls l’un et 
l’autre, au sein du théisme, ne mettent pas entre parenthèses « la divine 
Essence » (p. 103), explique que « la notion chrétienne d’“enfant de Dieu” 
indique un élément d’ésotérisme qui s’affirme […] à l’égard de l’“Ancienne 
Loi” » (p. 113) et que la religion doit « inclure, sous peine de tromper – ou 
d’exclure – certaines âmes ou certaines intelligences » (p. 118), l’ensemble 
des idées que recouvre le terme de « Père » lorsqu’il est appliqué à Dieu, y 
compris celle de « Sur-Être ». Plus nettement encore, Les Stations de la 
Sagesse, constatant, pour dire le moins, un déficit moderne de 
compréhension, voire simplement de reconnaissance, de la vérité contenue 

 
85. Rev. Sc. ph. th. 89 (2005), p. 785 et 94 (2010), p. 572.  
86. Frithjof SCHUON, Avoir un centre, Paris, L’Harmattan, (« Collection Théôria »), 

2010 ; 14 × 22, 162 p., 16 €. ISBN : 978-2-296-12841-5. Id., Les Stations de la Sagesse, Paris, 
L’Harmattan, (« Collection Théôria »), 2011 ; 14 × 22, 157 p., 15,50 €. ISBN : 978-2-296-
54668-4. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



716 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

dans les traditions religieuses, entendent indiquer, notamment au sein même 
de certaines manifestations « anthropothéistes », lues symboliquement, la 
portée des enseignements qui y sont exprimés. 

Autre réédition dans la même collection, celle de La Royauté sacrée de 
cet helléniste spécialiste de Plutarque qu’est Jean Hani 

87, d’abord parue en 
1984. Explorant les formes anciennes de la royauté, notamment celle de la 
royauté du Christ, l’A. y repère trois dimensions : la première, métaphysique 
et religieuse, est celle de la doctrine des deux glaives ; la deuxième, 
sociologique et structurale, est celle des ordres ; la troisième, cosmologique, 
est celle des cycles. 

Toujours en réédition chez le même éditeur et dans la même collection, 
mais cette fois avec de substantielles modifications : Amour et Vérité de Jean 
BORELLA 

88. Il s’agit de la reprise de La Charité profanée, publiée en 1979 aux 
Éditions du Cèdre, ouvrage qui avait valu à son auteur de violentes critiques, 
d’une part de la part des milieux « progressistes » pour intégrisme, d’autre 
part des milieux « traditionalistes », dont il était proche, pour gnosticisme. 
La partie la plus polémique de l’ouvrage a désormais disparu au profit, 
essentiellement, de nouveaux développements cosmologiques (« Le détour 
cosmologique », p. 76-104) ainsi que sur les doctrines platoniciennes et 
aristotéliciennes de l’âme (p. 151-157). Concernant plus directement le 
propos de ce bulletin, on notera la disparition de toutes références à Schuon 
(soit que les passages qui en donnaient l’occasion ont disparu – par exemple 
le « Prologue » de la première édition –, soit que, de fait, la mention de 
Schuon ne s’imposait pas – à propos du « Commandement suprême » –, 
mais aussi parfois là où cette mention était légitime et utile – ainsi 
concernant, « la notion de relativement absolu », p. 33), mais le maintien de 
la plupart des références originelles à Guénon, d’autres étant désormais 
ajoutées, notamment dans les nouveaux développements cosmologiques. 
Encore de Jean Borella, mais cette fois avec Bruno BÉRARD, la Métaphysique 
des contes de fées 

89, ouvrage écrit à quatre mains, en alternance. Le titre est 
une claire et avouée (p. 15) référence à la Psychanalyse des contes de fées de 
Bruno Bettelheim, mais la substitution de « métaphysique » à 
« psychanalyse » indique le pari des auteurs qu’une réalité proprement 
spirituelle (« le savoir le plus profond sur les étapes et les événements de son 
devenir divin, sur cette transformation mystérieuse par quoi l’âme apprend 
peu à peu à connaître ce qu’il en est de Dieu en elle », p. 16) se dit dans le 

 
87. Jean HANI, La Royauté sacrée. Du pharaon au roi très chrétien, Paris, 

L’Harmattan, (« Collection Théôria »), 2010 ; 14 × 22, 267 p., 24,50 €. ISBN : 978-2-296-
11676-4. 

88. Jean BORELLA, Amour et Vérité. La voie chrétienne de la charité, Paris, 
L’Harmattan, (« Collection Théôria »), 2011 ; 16 × 22, 381 p., 34 €. ISBN : 978-2-296-55099-
5. 

89. Bruno BÉRARD et Jean BORELLA, Métaphysique des contes de fées, Paris, 
L’Harmattan (coll. « Métaphysique au quotidien »), 2011 ; 14 × 22, 182 p., 17 €. ISBN : 
978-2-296-55116-9. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 717 

 

conte de fées et « se dépose dans l’inconscient spirituel de l’auditeur » 
(idem). C’est dans cette perspective que sont commentés trois contes (qui ne 
sont d’ailleurs pas tous, stricto sensu, « de fées ») : « La jeune fille sans 
mains » (Jean Borella, qui y lit une histoire de l’âme, ou, plus précisément de 
la réintégration par l’âme de sa bonté originelle), « Ce que fait le vieux est 
toujours bien fait » (Bruno Bérard, qui y lit une histoire de la sagesse de 
l’abandon) et « Le Petit Poucet » (Jean Borella, qui y lit un parcours 
initiatique, une alchimie spirituelle de l’âme désirante). La perspective est à 
la fois proche et différente de celle d’un Claudio Mutti avec Le Symbolisme 
dans la fable (Magia della fiaba, 1977 ; 1979 pour la traduction française) : 
proche par le souci de dégager une doctrine spirituelle de ces récits ; 
différente par la volonté de s’axer prioritairement sur une interprétation 
chrétienne et de se démarquer de toute interprétation guénonienne (ou 
supposée telle) de l’initiation comme d’une chose dont on s’empare par une 
sorte de technique démiurgique (cf. p. 166-167, où Guénon n’est pas loin 
d’être comparé à l’ogre). 

Nouveaux courants. — Phénomène historiquement occidental et 
moderne, l’ésotérisme a su s’inculturer dans d’autres traditions. En témoigne 
le numéro 60 de la revue Péninsule : « Religions du Vietnam (XVIII-XXIe s.). 
Ésotérisme traditionnel et nouvel occultisme » 

90. Ce dossier est divisé en 
deux parties. La première, « Trace et rémanences des anciens réseaux 
ésotériques », illustre la présence ancienne d’un ésotérisme au Vietnam, 
pour autant que l’on accepte une définition large du terme « ésotérisme » : 
« enseignement nécessitant une initiation » (p. 3). Ce sens, que Pascal 
BOURDEAUX et Jérémy JAMMES jugent « strict » (idem), me paraît trop large 
pour justifier un compte rendu exhaustif de cette première partie ; je me 
contente de signaler l’étude (posthume) de Georges BOUDAREL, « Société 
secrètes et/ou sociétés à secret : dynamiques de la dissidence et du 
conformisme dans le Vietnam traditionnel » (p. 31-62), qui montre le 
caractère ancien de ce type de sociétés qui a fourni ainsi un terreau 
favorable aux « nouveaux réseaux occultistes » dont traite la seconde partie. 
Celle-ci s’ouvre par un entretien (p. 99-120) entre, d’une part, Jean-Pierre 
LAURANT et, d’autre part, Pascal Bourdeaux et Jérémy Jammes, sur Mat Gioi, 
c’est-à-dire Albert de Pouvourville, l’un des inspirateurs de R. Guénon et 
figure à laquelle J.-P. Laurant a consacré en 1982 un bel ouvrage, Matgioi, un 
aventurier taoïste. Jérémy Jammes, avec « ông iên Học ou la Société 
théosophique au sud du Vietnam » (p. 121-161) montre que la Société 
théosophique profita au Vietnam d’un mouvement de rénovation du 
bouddhisme (où s’inscrivit également le caodaïsme), la Société théosophique 
proposant alors une « méditation laïcisée », et du soutien de la franc-
maçonnerie, principalement de celle du Droit humain, obédience fortement 

 
90. « Religions du Vietnam (XVIII-XXIe s.). Ésotérisme traditionnel et nouvel 

occultisme », Péninsule, no 60, 2010 ; 16 × 25, 305 p., 25 €. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



718 JÉRÔME ROUSSE-LACORDAIRE  
 

 

marquée, on le sait, par le théosophisme. Pascal Bourdeaux présente la revue 
France-Asie (p. 163-209) sous l’angle de son traitement de l’ésotérisme, 
particulièrement nette lorsque la revue était encore sous la direction directe 
et unique de, son fondateur, René de Berval. Cette étude est complétée par 
de très utiles annexes (relevé des articles, des comptes rendus, des revues et 
publicités, prosopographie). Janet HOSKINS explore la dynamique des formes 
ésotériques au sein du caodaïsme (p. 211-247). Markus SCHLECKER et Kirsten 
ENDRES présentent le cas de deux femmes extralucides aux alentours de 
l’an 2000 (p. 249-279). 

Dans une perspective assez proche, Mark SINGLETON, avec Yoga Body 
91, 

montre, de manière très convaincante, que, plus qu’aux traditions anciennes, 
le yoga tel qu’il est pratiqué aujourd’hui, c’est-à-dire comme une sorte de 
gymnastique posturale communément dénommée hata-yoga, doit surtout à 
la relecture en termes et de culture physique et d’ésotérisme (notamment 
théosophiste et de la New Thought) des postures yoguiques. 

Joseph Smith, Jesus, and satanic opposition, de Douglas J. DAVIES 
92, est 

un ouvrage novateur en ce qu’il explore les figures mormones de Jésus dont 
la diversité est rassemblée par l’opposition à Satan, et qu’il les confronte à 
l’orthodoxie chrétienne dominante, montrant alors que le christianisme dont 
se réclame les mormons n’est pas d’abord de l’ordre de la croyance, mais de 
l’identité publique et du sentiment, construit aussi à partir des 
représentations des courants chrétiens majoritaires. 

Dans la section « Généralités », j’ai rendu compte du Petit Dictionnaire 
des cultes politiques en France. Sur un sujet proche, celui des « cultes » (au 
sens anglo-saxon du terme), mais plus limité et bien mieux maîtrisé (c’est 
peu dire), on lui préférera Le Complot cosmique de Stéphane FRANÇOIS et 
Emmanuel KREIS 

93, l’un et l’autre, à des titres divers, bons connaisseurs du 
sujet (le premier des dimensions occultistes de l’extrémisme de droite, le 
second des théories du complot), explicité en sous-titre : « Théorie du 
complot, ovnis, théosophie et extrémisme politique. » Examinant le 
conspirationnisme radicalisé (les gouvernements ont, ne serait-ce que dans 
un premier temps, fait alliance avec les extraterrestres pour asservir la Terre) 
de certains ufologues (Jimmy Guieu, John Lear, William Cooper, André 
Lecossois). Ces théories conspirationnistes ont intégré, au moins pour partie, 
une ufologie ésotérisante (notamment théosophisante) à thèmes nazis (dont 
Miguel Serrano fut sans doute l’exemple le plus célèbre), débouchant ainsi 

 
91. Mark SINGLETON, Yoga Body. The origins of modern posture practice, New York, 

Oxford University Press, 2010 ; 16 × 24, VIII-262 p., $ 99. ISBN : 978-0-19-539534-1. 
92. Douglas J. DAVIES, Joseph Smith, Jesus, and Satanic Opposition. Atonement, evil 

in the mormon vision, Farnham, Ashgate, 2010 ; 16 × 24, IX-282 p., £ 16,99. ISBN : 978-1-
4094-0670-9. 

93. Stéphane FRANÇOIS et Emmanuel KREIS, Le Complot cosmique. Théorie du 
complot, ovnis, théosophie et extrémisme politique. Préface de Jean-Bruno RENARD. 
Postface de Jean-Pierre LAURANT. Milan, Archè (coll. « Histoire et métahistoire » 4), 
2010 ; 17 × 24 ; 109 p., 14 €. ISBN : 978-88-7252-299-8. 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)



BULLETIN D’HISTOIRE DES ÉSOTÉRISMES 719 

 

sur une acclimatation des Protocoles des sages de Sion à ces théories, à ceci 
près que ceux qui, au bout du compte, tirent les ficelles sont désormais les 
extraterrestres. 

Couvent Saint-Jacques 
20, rue des Tanneries 

F - 75013 Paris 

V
ri
n
 |
 T

e
le

c
h
a
rg

e
 l
e
 3

0
/0

9
/2

0
2
5
 s

u
r 

h
tt
p
s
:/
/s

h
s
.c

a
ir
n
.i
n
fo

 (
IP

: 
8
4
.3

3
.1

4
1
.2

2
0
)


